




Índice 

 

00. José Carlos Vizuete Mendoza: Presentación 
 

Sección Estudios Escurialenses: 

01. Carlos González de Amezúa Heredero, Hortensia Chamorro Villanueva y 
Carolina Daneyko Marinas: Los mármoles del territorio histórico de 
Robledo de Chavela y su utilización a partir de la construcción del 
Monasterio del Escorial. 

02. Javier González Granados: La arquitectura del agua en las huertas del 
Monasterio de el Escorial. 

03. Jaime Sepulcre Samper: Splendidissima praeda. El inventario de los bienes 
del sultán Mulāy Zaydān llegados a España en 1612. Texto anotado. 

04. Francisco Javier Campos y Fernández de Sevilla: Un sevillano en el Escorial: 
Diego de Silva Velázquez. 

 

Sección Historia: 

05. Salvador Lupiáñez Toledo: Una aproximación al paisaje del pasado andalusí 
y nazarí granadino. La Vega de Granada y el Soto de Roma del siglo X al 
XV d. C. 

06. Margarita E. Gentile Lafaille: Gráfica incaica: algunas formas del registro y 
comunicación de datos. 

07. Sor María Victoria Triviño: Cisneros y la vida claustral femenina. 

08. Igor Cerda Farías: La enseñanza de la astronomía en el Colegio de Estudios 
Mayores de Tiripetío en el siglo XVI. 

09. Jesús Gómez Jara: La Iglesia y el Convento-Hospital del Corpus Christi de 
Toledo, de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios. Primeros años de 
su actividad (1596-1604). 

10. Ana María Flori López: La ciudad de Alicante durante la monarquía de Felipe 
III según el cronista Rafael Viravens y Pastor. 

11. Mercedes López Picher: Las fiestas de María Pita en la ciudad de A Coruña. 
Orígenes histórico-religiosos, evolución y aspectos sociales y culturales 
que las integran. 

12. María del Carmen García Estradé: Oda al conde Campomanes, en Odas de 
Filopatro publicadas en España por D. José Mariano de Beristáin (1782). 

13. José María Martín del Castillo y Francisco Ramos Díaz: Pobreza y 
balneoterapia. 

 

Sección Arte: 

14. Teresa Díaz Díaz: Iconografía de la Natividad: El parto con dolor (II). 



15. Rodrigo González Rivero: La casa de Carlos V en Yuste: Una lectura 
medioambiental. 

16. Óscar Gómez Ruiz: La ermita de San Sebastián de Rute y su decoración 
pictórica: nuevas aportaciones sobre un ejemplo del barroco cordobés.  

17. Ángel Martín Roldán: Las estampas barrocas de la Virgen del Buen Suceso 
del Hospital Real de Madrid. 

18. Juan Ramón Rodríguez Llamosí: La influencia del derecho en la copla 
española. 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 

 
 

Presentación  
 

J. Carlos VIZUETE MENDOZA 
Subdirector 

 

De nuevo un año más, fiel a nuestra cita con el inicio del verano, ponemos 
ante los ojos de los lectores un nuevo número de Escurialensia. Revista digital 
de Historia y Arte, correspondiente al año 2025. Un proyecto del Instituto 
Escurialense de Investigaciones Artísticas e Históricas que iniciamos, con 
ilusión, en septiembre de 2022. De que ha sido bien recibido dan muestra la 
cantidad de artículos remitidos a la revista para su publicación en este presente 
número, que nos han llegado tanto de España como desde México y Argentina. 
Tras el proceso de evaluación, hemos aceptado la publicación de dieciocho de 
ellos que, como desde nuestro primer número, aparecen agrupados en las tres 
secciones ya habituales: Estudios Escurialenses (4), Historia (9) y Arte (5). 

 
Los cuatro artículos referidos al Monasterio del Escorial y que conforman 

la primera sección nos permiten acercarnos a él desde posiciones diversas. El 
primero, desde la geología, con un estudio de las canteras de Robledo de 
Chavela de las que se extrajeron mármoles para la construcción del Escorial. 
Son sus autores Carlos González de Amezúa Heredero, Hortensia Chamorro 
Villanueva y Carolina Daneyko Marinas. El segundo es un trabajo de historia de 
la arquitectura, del joven investigador Javier González Granados, centrado en el 
pozo de nieve (el “real nevero”) y el gran estanque con su sistema de riego de 
las huertas del monasterio. El P. Jaime Sepulcre, bibliotecario en la Real 
Biblioteca, nos presenta un estudio del inventario de los manuscritos capturados 
al sultán Mulāy Zaydān en una nave francesa que viajaba de Marruecos a 
Marsella, llegados a España en 1612, e incorporados a los fondos árabes de la 
Biblioteca Real. Por último, el P. Javier Campos no ofrece un estudio sobre las 
relaciones de Diego Velázquez y el monasterio; a él se debe la organización de 
las pinturas existentes en El Escorial, para el que pintó su cuadro La túnica de 
José, que todavía puede verse en la que fuera sala capitular vicarial.  

 
La segunda sección de la revista, la de Historia, es la que cuenta con un 

mayor número de colaboraciones, nueve. Su contenido, temático y geográfico, 
es diverso abarcando desde la Edad Media hasta la Contemporánea, tanto en 
España como en Hispanoamérica (Argentina y México), y los presentamos 
ordenados cronológicamente.  

 
Se abre con un estudio de un joven investigador granadino, Salvador 

Lupíañez, que realiza una aproximación al paisaje de la Vega de Granada con 
fuentes árabes, escritas entre los siglos X y XV. El segundo nos lleva a tierras 
sudamericanas para conocer, de la mano de la profesora argentina Margarita 
Gentile, los sistemas de comunicación y de almacenamiento de la información 



empleados en el Tahuantinsuyu con la utilización de quipus, tocapus, y otras 
formas de “escritura no escritura”. Sor María Victoria Triviño se acerca, en el 
tercero, a la figura del cardenal fray Francisco Ximénez de Cisneros y sus 
fundaciones de monasterios femeninos, para darnos a conocer el ideal 
cisneriano de vida religiosa para la mujer, así como su preocupación por la 
promoción, cultural y espiritual, de las jóvenes y las religiosas. En el cuarto, el 
profesor Igor Cerdá Farías, de la Universidad de San Nicolás de Hidalgo, en 
Morelia, estudia la fundación por los agustinos de la provincia de Nueva España 
del colegio de Tiripetío, destinado a la formación de jóvenes religiosos. Mediante 
el análisis de unos grafitos aparecidos en las paredes del antiguo convento 
ofrece la hipótesis de que se trate de elementos asociados con la enseñanza de 
la astronomía en dicho convento, vinculada a la figura de fray Alonso de la 
Veracruz.  

 
Los restantes artículos son de ámbito español. En el quinto, Jesús Gómez 

Jara nos ofrece la culminación de su investigación, iniciada en el número anterior, 
sobre la fundación del convento-hospital del Corpus Christi de Toledo, de la 
Orden Hospitalaria (Hermanos de San Juan de Dios); si en el del año pasado se 
ocupó de la fundación del hospital, ahora realiza una descripción de sus 
dependencias, ajuar y mobiliario mediante el estudio de una visita pastoral 
realizada en 1602. Ana María Flori López nos presenta, en el sexto, la ciudad de 
Alicante durante el reinado de Felipe III, utilizando como fuente la Crónica de la 
Muy Ilustre y Siempre Fiel Ciudad de Alicante, escrita por Rafael Viravens, 
publicada en 1876. También de historia local trata el séptimo de los artículos, en 
el que Mercedes López Picher estudia las fiestas de la ciudad de La Coruña, 
dedicadas a María Pita, cuyo origen se encuentra en los años finales del siglo 
XVI en cumplimiento de un voto a la Virgen del Rosario. Las fiestas, que todavía 
se celebran, han ido incorporando otros elementos profanos a lo largo de los 
siglos. María del Carmen García Estradé nos presenta, en el octavo, un trabajo 
en el que desvela el nombre que se oculta tras el seudónimo de Filopatro, autor 
de una oda dedicada a Campomanes, cuyo estudio abarca la parte principal de 
su investigación. El último artículo, de los farmacéuticos José María Martín del 
Castillo y Francisco Ramos Díaz, se ocupa del análisis de las disposiciones 
gubernamentales -de Fernando VII a Alfonso XIII- para regular el acceso de los 
pobres a los tratamientos de hidroterapia a lo largo del siglo XIX y en el primer 
tercio del siglo XX. 

 
En la tercera sección, la de Arte, encontrará el lector otros cinco artículos, 

también de un periodo cronológico que abarca desde el siglo XVI al XX. El 
primero es un trabajo de Teresa Díaz, continuación del publicado en el número 
anterior sobre la iconografía de la Natividad en el arte medieval, centrado esta 
vez en la pintura de los siglos XVI y XVII. El segundo, de un joven arquitecto 
granadino, es un estudio de la casa que Carlos V mandó levantar en el 
monasterio de Yuste, más enfocada -en contra de lo que en ocasiones se ha 
dicho- a “una estancia confortable en su vejez que a una mortaja para una muerte 
cercana”. Óscar Ruiz Gómez no presenta, en el tercero, el estudio artístico de la 
ermita de San Bartolomé de Rute, un ejemplo del barroco en la campiña 
cordobesa. En el cuarto artículo, Ángel Martín Roldán aborda el estudio de las 
estampas de la Virgen del Buen Suceso, que se veneraba en el Hospital Real de 
Madrid. El último estudio versa sobre la música, cierra la revista un artículo del 



magistrado Juan Ramón Rodríguez Llamosí que, si en el número 2 nos ilustró 
sobre la presencia del mundo judicial en las tramas argumentales de la ópera, 
en esta ocasión lo hace con el mundo de la copla. 

 
En definitiva, pensamos que este tercer número de la revista cumple, de 

nuevo, con creces los objetivos que nos propusimos al ponerla en marcha: una 
revista cuyo fin sea la difusión de trabajos de investigación en temas de Historia, 
Arte y Cultura relacionados con el ámbito geográfico de la Península Ibérica y 
los países de Iberoamérica. Esperamos que su lectura les resulte útil e 
interesante. 

 
Antes de concluir, quisiéramos recordar a los posibles colaboradores de 

la revista que al remitir sus trabajos deben ajustarse a las normas de edición y 
observar escrupulosamente las establecidas por la Real Academia Española en 
cuanto a ortografía y puntuación. 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 
 
 
 

Los mármoles del territorio histórico de Robledo de Chavela y su 
utilización a partir de la construcción del Monasterio del Escorial 

 

The marbles of the historical territory of Robledo de Chavela and 
its use from the construction of the Escorial Monastery onward 

 
 

Carlos GONZÁLEZ DE AMEZÚA HEREDERO1  
Hortensia CHAMORRO VILLANUEVA2 

Carolina DANEYKO MARINAS3 
 
 

Resumen: El aprovechamiento de rocas metacarbonatadas procedentes de 
canteras de Robledo de Chavela ha dejado abundante huella documental en 
obras emblemáticas a partir de la construcción del Monasterio del Escorial. 
Bien sea de canteras ubicadas en lo que hoy es su término municipal, o en 
otras localidades –antaño dependientes administrativamente de Robledo– sus 
mármoles, cales y cementos se han utilizado profusamente hasta mediados del 
siglo XX. 

Summary: The use of metacarbonate rocks from quarries in Robledo de 
Chavela has left abundant documentary evidence in emblematic works from the 
construction of the Escorial Monastery onwards. Whether from quarries located 
in what is now its municipal district, or in other localities –once administratively 
dependent on Robledo– its marbles, limes and cements have been used 
profusely until the mid-twentieth century.  

Palabras clave: Robledo, Escorial, Navas, Mármol, Canteras, Caleras 

Keywords: Robledo, Escorial, Navas, Marble, Quarries, Lime kilns 

  

 
1 Investigador independiente. Correo electrónico: cgamezua@gmail.com 
2 Geóloga, miembro de la Sociedad Española para la Defensa del Patrimonio 
Geológico y Minero, investigadora independiente. 
3 Geóloga, divulgadora científica.  
 



SUMARIO: 

I. Introducción: La cuestión administrativa y territorial 

II. La incógnita de las Navas 

2.1. Las desconcertantes citas sobre el mármol de Las Navas del 

Marqués  

2.2. Cantera de Cabeza del Colmenar  

2.3. Cantera del valle de la Retuerta  

2.4. Entonces, ¿dónde están esas otras canteras de las Navas?   

III. Aspectos geológicos 

IV. Aspectos generales sobre producción de cal 

V. Afloramientos y canteras de mármoles y otras rocas 

metacarbonatadas en Robledo de Chavela y otros municipios 

históricamente dependientes 

5.1. Canteras 

VI. Principales referencias documentales al uso de mármoles y 

otras rocas metacarbonatadas procedentes del Robledo histórico 

6.1. El Monasterio del Escorial  

6.1.1. La cal de Robledo en la construcción del Monasterio 

6.1.2. El pavimento de la basílica y otras estancias 

6.2. La escalera principal del Palacio Real 

6.3. La industria de Fernando Primo de Rivera y Sobremonte, 

primer marqués de Estella 

6.4. El Instituto Rubio 

6.5. El Palacio de Fomento 

6.6. Otras referencias documentales 

6.6.1. Finca y Palacio de El Quejigal  

6.6.2. Altar de la Capilla Mayor de la Catedral de Segovia  

6.6.3. Reloj de la Real Casa de Aduanas  

6.6.4. Hospital Militar de Carabanchel  

6.6.5. Monumento al General Cassola 

6.6.6. La Marmolera Española 

 

VII. Apéndice gráfico 

VIII. Abreviaturas 

 

 

Recibido: enero 2025  

Aceptado: marzo 2025 

  



I. INTRODUCCIÓN: LA CUESTIÓN ADMINISTRATIVA Y TERRITORIAL 

Antes de analizar la contribución de Robledo de Chavela a la 
construcción de edificios emblemáticos –como el Monasterio del Escorial y 
otros–, quizá debamos hacernos una pregunta que puede parecer algo 
absurda: ¿Qué es Robledo de Chavela? El asunto no es trivial, porque a lo 
largo de este trabajo vamos a encontrar referencias a lugares que hoy no son 
Robledo, pero que sí lo fueron en aquellas fechas.  

Hacia 10884, pocos años después de la conquista de Madrid y Toledo, 
Alfonso VI entrega a la ciudad de Segovia muchos de los territorios 
recuperados. Es una forma de recompensar la ayuda militar y económica en los 
empeños bélicos, pero también asegurar la defensa, control y poblamiento de 
extensos territorios que difícilmente podría abarcar la Corona por sí sola. 

La cesión de estos territorios realengos en favor de terceros es el 
germen de las Comunidades de Villa y Tierra5, entre ellas la segoviana. Dentro 
de las extensas atribuciones que van a corresponder al Concejo, se encuentran 
las relativas a la repoblación de nuevos territorios. Es un proceso de siglos, que 
implica muchas veces la colonización de espacios despoblados, pero otras son 
terrenos aledaños a otros que ya están ocupados6.  

A principios del siglo XIII7, con el fin de mejorar la organización 
administrativa del territorio bajo su control, el Concejo de Segovia lo divide en 
seis partes o sexmos. Esta denominación de “sexmos” se mantendrá 
ininterrumpidamente a pesar de que se irán sumando otros nuevos a los seis 
iniciales, entre ellos el que abarcará todo el territorio en el que vamos a 
encontrar los afloramientos de mármoles y rocas metacarbonatadas objeto de 
este trabajo: el sexmo de Casarrubios. Surge de una merced de Alfonso VIII a 
la ciudad de Segovia, realizada en 1208, e incluye –entre otros-  a Robledo de 
Chavela y sus aldeas:  Zarzalejo, Fresnedillas, Santa María de la Alameda, 
Peralejo, etc. 

En 1331, Alfonso XI, agradecido a Alfonso de la Cerda por la renuncia a 
sus derechos sucesorios y rendición de pleitesía a su figura, le cede varias 
posesiones, entre ellas Casarrubios8. Desgajado el sexmo de su cabeza 
jurisdiccional, esta pasa a Robledo de Chavela (que entonces ni siquiera era 
villa), que lo mantendrá hasta 1897. En ese momento dependen de Robledo 

 
4 La fecha la dan los Anales Toledanos, pero es puesta en cuestión por LÉCEA Y 
GARCÍA, C., La Comunidad y Tierra de Segovia, Segovia 1894, pp. 29-30. 
5 MARTÍNEZ DÍEZ, G., Las Comunidades de Villa y Tierra de la Extremadura 
Castellana, Madrid 1983, p. 20. 
6 ASENJO GONZÁLEZ, M., “Los quiñoneros de Segovia”, en Estudios en memoria del 
profesor D. Salvador de Moxo, nº 2, Madrid 1982, p. 69. Con el fin de estimular la 
ocupación, el concejo de Segovia facilita “cualquier adquisición a cualquier persona”, 
por ejemplo, en Robledo de Chavela. 
7 No es hasta la batalla de las Navas de Tolosa que estos territorios comienzan a 
disfrutar de una cierta calma tras haber sido fronterizos durante mucho tiempo. 
8 CATALÁN MARTÍNEZ, E. et al., “Bases de la depredación señorial en tierra de 
Segovia: Casarrubios, siglos XII-XVI”, en Studia Historica, Historia Medieval 
Salamanca), vol. 41 (2023) 242. 



todas las ubicaciones con afloramientos de mármoles en el centro y norte del 
llamado “macizo de El Escorial-Villa del Prado”9.  

En 1626 Robledo compra su jurisdicción al rey, lo que comporta ciertos 
privilegios, pero también hacer frente a los tributos propios de la villa (villazgo). 
Las cosas no fueron como esperaban y apenas veinte años después, 
asfixiados por las deudas, venden el “estado y país” de Robledo de Chavela a 
Joseph de Strata y Spinola, un joven veinteañero hijo de un banquero genovés 
que, además, obtiene el marquesado de Robledo de Chavela. La venta incluye 
todas las aldeas y anejos dependientes de Robledo: Santa María de la 
Alameda, las Herrerías de Arriba y de Abajo, Navalespino, la Aceña, la Cereda, 
Robledondo, la Hoya, el Alminiejo, la Paradilla, la mitad de la Lastra, de 
Peralejo, de los Degollados y de Navalagamella, así como la Rozuela, 
Navahonda, Fresnedillas, dehesa Navalquejigo10 y una hipoteca sobre la 
dehesa de Fuente Lámparas. 

En 1670, el marquesado de Robledo pasa al duque de Canzano, hasta 
que en 1760 el señorío sale a la venta, lo que provoca un largo litigio en el que 
Robledo y sus poblaciones dependientes invocan el derecho de tanteo para 
recuperar su estatus original. Finalmente, en 1769 ganan el pleito al comprador 
inicial y Robledo, junto con Santa María de la Alameda, Zarzalejo y Fresnedillas 
recuperan su antigua condición de realengo. 

La fortuna ha querido que, a pesar de todos estos litigios, vaivenes 
territoriales y cambios de titularidad y jurisdicción que han afectado a esta parte 
del sur de la sierra, el objeto nuclear en torno a Robledo de Chavela se ha 
mantenido prácticamente intacto, en lo que nos atañe, a lo largo de los años. 
Desde los inicios de la repoblación hasta 1888, la jurisdicción de Robledo se ha 
extendido a la práctica totalidad de las canteras de mármol que encontramos 
en la zona: Santa María de la Alameda, la Hoya, Robledondo, la Cereda, 
Zarzalejo y el propio Robledo.   

Esta circunstancia –casi milagrosa, teniendo en cuenta lo convulso de la 
Historia– nos va a permitir afirmar con rotundidad que todos los mármoles y 
cales citados en este trabajo han procedido, administrativamente, de Robledo 
de Chavela. 

 

 

II. LA INCÓGNITA DE LAS NAVAS 

En este pequeño galimatías territorial, merece especial atención un 
topónimo: las Navas. Aparece en muchos textos del siglo XVI referidos a la 
provisión de mármol y cal para la construcción del Monasterio del Escorial. En 
la mayor parte de textos figura como “las Navas”; en alguno como “el lugar” o 

 
9 ARANGO OLLERO, C., Geología del Domo Gnéisico de Santa María de la Alameda 

(Zona Centroibérica, Madrid), Madrid 2010, pp. 19-20. 
 
10 SANZ AYÁN, C., “El fracaso de un modelo de proyección cultural en la consolidación 

de un linaje de origen financiero: El I marqués de Robledo de Chavela”, en Estrategias 
culturales y circulación de la nueva nobleza en Europa (1570-1707), Aranjuez (Madrid) 
2015, p. 16. 



“la villa” de “las Navas”11 y en tres o cuatro (que hayamos localizado), como 
“Las Navas del Marqués”12. Y aquí es donde surge el problema, porque en Las 
Navas del Marqués no hay mármoles ni rocas carbonatadas; ni en las actuales 
ni en las del s. XVI y posteriores13. 

Partiendo de una realidad científica incuestionable –en Las Navas del 
Marqués no hay mármoles– tenemos que tratar de responder dos preguntas: 

- ¿Por qué existen referencias históricas a las canteras de mármol de Las 
Navas del Marqués? 

- Si las canteras de mármol que las fuentes sitúan en las Navas, no están 
en Las Navas del Marqués, entonces… ¿dónde están?   

2.1. Las desconcertantes citas sobre el mármol de Las Navas del Marqués 

La mayoría de documentos escurialenses que relacionan expresamente 
Las Navas del Marqués con mármol utilizado en El Escorial tienen como 
protagonista a Francisco de Arellano14. Este maestro cantero descubrió y 
registro varias canteras que proveyeron de piedra al Monasterio, entre ellas dos 
importantes que aparecen citadas como canteras de mármol, con su nombre y 
localización: Cabeza del Colmenar y la Retuerta, ambas en el término de Las 
Navas del Marqués. Vuelve a ser citado en 1581, cuando su viuda cede al rey 
los derechos de la cantera del valle de la Retuerta por 300 ducados15. 
Anteriormente, al menos desde 1578, la dirección de la Fábrica ya controla la 
explotación de la cantera de Cabeza del Colmenar16. Estas dos canteras tienen 
bastante importancia en ciertos momentos de la obra (especialmente la 
Retuerta), motivo por el cual la Fábrica del Monasterio toma el control de las 
mismas. 

Lo desconcertante es lo siguiente: 

1 La cantera de Cabeza del Colmenar, que está en Las Navas del 
Marqués, no es de mármol: explota granitos de grano fino, pórfidos… 
Insistimos: en Las Navas del Marqués no hay mármoles. 

 
11 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), Inventario de documentos sobre la construcción 

y ornato del Monasterio del Escorial existentes en el archivo de su Real Biblioteca, 
Madrid 1972, pp. 78-79, 80-81, 83-84, 87, 108-110, 122-124, 130-131, 144… 
12 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), Inventario…, pp. 70-72 y 91-93. 
13 El Marquesado de Las Navas, incluía Valdemaqueda, Navalperal y la propia Navas 

del Marqués. En la Valdemaqueda actual hay afloramientos de mármol al noreste, en 
el entorno del río Cofio, que marca el límite municipal con Robledo y Santa María de la 
Alameda. Pero en el siglo XVI, bajo el señorío de los Dávila, el límite municipal no era 
el río Cofio –como en la actualidad– sino el arroyo de La Hoz, más al oeste (hoy, límite 
provincial). De ese modo, todos los afloramientos de mármoles del Cofio estaban bajo 
jurisdicción de Robledo de Chavela, LÓPEZ, T., Mapa de la provincia de Ávila, 1769. 
14 Francisco de Arellano fue un importante cantero de la segunda mitad del s. XVI, 

autor de varios trabajos de mérito en Valladolid, Ávila, Salamanca… y El Escorial 
(RAH, Historia Hispánica). 
15 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), Inventario…, pp. 91-92. 
16 CANO DE GARDOQUI Y GARCÍA, J. L., La construcción del Monasterio del 

Escorial, Valladolid 1994, p. 216. 



2 La cantera de la Retuerta sí explota mármoles, pero no está en Las 
Navas del Marqués sino en Santa María de la Alameda (dependiente 
de Robledo en el s. XVI). 

Y para complicarlo todo un poco más, varias citas de mármoles que 
mencionan solamente “las Navas” aportan datos que hacen pensar que se 
refieren a otras canteras que no son ninguna de estas dos. Esto nos lleva de 
nuevo a la segunda pregunta que nos hacíamos: ¿Dónde están esas “Navas” 
con canteras de mármol que no son las del Marqués?   

Vamos a tratar de arrojar algo de luz sobre estas aparentes 
contradicciones. 

2.2. Cantera de Cabeza del Colmenar  

Citada como cantera de mármol en el término de Las Navas del 

Marqués17. También esta otra cita: “Carta de poder otorgada […] para acarrear 

toda la piedra de mármol necesaria […]  desde la cantera de la Cabeza del 

Colmenar del término de Las Navas del Marqués”18. Hablaremos más de ella al 

describir las canteras.  

La explicación más plausible es una simple cuestión semántica sobre el 
significado antiguo de la palabra mármol. Tradicionalmente, (incluso hoy en día, 
en ciertos entornos), se ha llamado mármol a muchas otras rocas, no 
necesariamente rocas carbonatadas cristalinas de origen metamórfico. Así, 
tipos de piedra que aceptan un buen pulimento eran catalogadas como 
mármoles: alabastro, pórfido, conglomerado calcáreo, jaspe, basalto, ónice, 
dolomía, serpentina, algunos tipos de granitos y, por supuesto, mármoles 
sensu stricto19. Muchas de estas rocas ni siquiera son carbonatos. 

Tenemos buenos ejemplos de este uso espurio de la palabra mármol. 
Por ejemplo, los lapidarios que, por orden de Fernando VI, recolectaron por 
toda la geografía los maestros empelechadores Nicola Rapa y Domingo 
Galeoti, con el fin de elegir los mejores mármoles para la ornamentación del 
Palacio Real y otros Sitios: buena parte de estas muestras no son mármoles, 
aunque se describen como tales. Esta circunstancia se repite en otros 
lapidarios20. Por lo tanto, la controversia podía quedar reducida a una simple 
cuestión semántica: a qué llamaban mármol en el s. XVI. 

De esta cantera se han podido utilizar los leucogranitos de grano fino 
(que admiten buena talla y pulimento) y los pórfidos. La memoria del mapa 

 
17 RBE, Carpeta VI, leg. 24. 
18 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), Inventario…, pp. 78-79. 
19 ZÚÑIGA ALCÓN, E., “La colección de lapidarios de mármol almeriense del Museo 

Nacional de Ciencias Naturales”, en Recursos naturales y medio ambiente en el 
sureste peninsular, Almería 1997, p. 509. Y también en HOZ MARTÍNEZ, J. de la, Plan 
director para la restauración del monasterio de San Francisco y cripta del Panteón 
Ducal de Guadalajara, Guadalajara 2006, p. 530. 
20 Los de Carlos III (MNCN), procedentes del “Real Laboratorio de Mosaicos y Piedras 
Duras del Buen Retiro”; o los expuestos en el museo de las Colecciones Reales de 
Madrid; o los del Taller de restauración de piedra dura del Palacio Real (Madrid)… en 
muchos casos de un origen común y con presencia de muestras procedentes de 
Robledo de Chavela. 



geológico21 da una buena pista cuando señala que “en la mayor parte de 
canteras de la zona, se han explotado granitos para uso ornamental” (a 
diferencia de los granitos de grano medio o grueso empleados para fábricas).  

2.3. Cantera del valle de la Retuerta  

“En el término de Las Navas, propiedad del marqués del mismo nombre, 
hay al menos dos canteras de mármol, cuya explotación se dirige a la Fábrica: 
una, en el valle de la Retuerta y otra en Cabeza del Colmenar”22. Esta cantera 
“de mármol de colores” la descubre Francisco de Arellano a tres leguas de 
Robledo de Chavela, informando de inmediato a la Congregación de su 
descubrimiento23. 

La controversia en esta cantera no es el material, como en la anterior: la 
cantera es de mármol y su uso se documenta para partes del Monasterio que 
son indudablemente de mármol. El problema es que los documentos originales 
la sitúan en el término de las Navas, propiedad del marqués, pero está en 
Santa María de la Alameda. No tenemos una explicación convincente para este 
hecho. Podría ser que Pedro Dávila de Córdoba, II Marqués de Las Navas 
(muy próximo a Felipe II e implicado en la construcción del Monasterio) tuviera 
algún tipo de derecho o control sobre esta explotación; podría haber una cierta 
permeabilidad territorial en esos años; podría identificarse su ubicación con la 
de su descubridor (Francisco de Arellano, de Las Navas del Marqués); o podría 
ser un simple error (que se va a arrastrar en lo sucesivo). 

¿La cantera de la Retuerta es la que aparece muchas veces citada como 
de “las Navas”? Pues parece que sí. El tipo de material que se obtiene, el uso 
comprobado que se le da y la relación con otras citas, apunta en esa dirección. 
Pero hay otras muchas referencias que, claramente, apuntan en otro sentido.  

2.4. Entonces, ¿dónde están esas otras canteras de las Navas?   

Hay un aspecto llamativo en este asunto. Las menciones al mármol 
próximo al Monasterio en los legajos escurialenses se limitan, prácticamente, a 
las canteras de Robledo (que no plantean controversia), las de Las Navas del 
Marqués (Cabeza del Colmenar y la Retuerta) y las de las Navas, a secas. 
Documentalmente, no se citan más canteras de mármol en la zona, pero en la 
realidad hay muchas más: solo en Santa María de la Alameda hemos 
identificado nueve canteras de mármol, sin contar la Retuerta. No es verosímil 
que ninguna de ellas se conociera (y, por tanto, se utilizara) durante las obras 
del Monasterio. Alguna es muy notable, como la nº 9 (ver mapa de canteras), o 
las más próximas aún del puerto de la Cruz Verde (nº 15 y 16). 

Hay algunos datos a tener en cuenta: 

1. Fray José de Sigüenza escribe en 1605 (referente a los materiales para 
el Monasterio): “En las sierras de Filabres se sacaba mármol blanco, y 

 
21 MAGNA nº 532 Las Navas del Marqués, Madrid 1990, p. 99. 
22 CANO DE GARDOQUI Y GARCÍA, J. L., La construcción…, p. 215. 
23 AGS, Sección Reales Sitios, leg. 280, f. 525 a 528. La distancia de 3 leguas también 
coincide con la cantera citada. 



en estas de las Navas, y en Estremoz, y en las riberas del Genil […]24”. 
La expresión “estas [sierras] de las Navas”, denota una gran proximidad.  

2. Gregorio de Andrés escribe que, tanto la cal de la Calera como el 
mármol del “paraje de las Navas, pertenecen ambas a Robledo”25. Esas 
“Navas” no son, por tanto, las que hemos visto atribuidas a Las Navas 
del Marqués. Menciona pueblos administrativamente dependientes de 
Robledo y con afloramientos de mármoles, que eran –además del propio 
Robledo– Santa María de la Alameda y Zarzalejo26. 

3. La Cerca que construyó Felipe II en torno a los territorios del Monasterio 
tenía, al oeste, tres puertas, y las tres conducían a pasos de montaña 
próximos: la de Cuelgamuros (Portera del Cura –puerto del Berrueco– 
hacia Peguerinos y El Espinar); la de San Juan, hacia el puerto de San 
Juan de Malagón, en dirección a Las Navas del Marqués; y la de las 
Navas, hacia Robledo de Chavela (y hacia la muy importante zona de 
canteras)27. El expediente de declaración del Real Sitio de San Lorenzo 
del Escorial y su Cerca, como Bien de Interés Cultural28 se hace eco de 
textos antiguos al decir que “el perímetro acotado [de la Cerca] se 
extendía desde las Navas, situada encima del [arroyo del] Batán […]”.  

Todo apunta a un lugar denominado “las Navas”, muy cercano al Real 
Sitio, situado extramuros de la Cerca, en la cabecera del arroyo del Batán, y 
término de Robledo (entonces). La zona implicaría parte de “Casa del Valle” y 
de “la Herrería de Arriba”, lugares bien identificados29. En ese lugar conocemos 
la existencia de explotaciones de mármoles30. Además, morfológicamente, la 
zona encaja a la perfección en la descripción castellana de “navas”31. Estas 
“Navas” se corresponderían con las llanadas de la confluencia entre el arroyo 
del Valle y el del Batán, a menos de un kilómetro del puerto de la Cruz Verde32. 

 
24  SIGÜENZA, J. de, Historia primitiva y exacta del Monasterio del Escorial: la más 
rica en detalles de cuantas se han publicado, escrita el siglo XVI por el Padre Fray 
José de Sigüenza; arreglada por Miguel Sánchez y Pinillo, Madrid 1881, p. 128. 
25 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), “Apuntes para una historia de la Villa de 
Robledo de Chavela”, en Cuadernos de investigación histórica (Madrid), 16 (1995). 
289-302. 
26 La fabricación de cal implica necesariamente rocas carbonatadas. 
27 Plano de la Cerca del Real Bosque del Sitio de San Lorenzo con las puertas que 
contiene, tanto de comunicación abiertas como las reservadas para su majestad.... 
AGP, sig. 2322. 
28 BOCAM nº 146, año 2006, pp. 34-40. 
29 SÁNCHEZ MECO, G., El Escorial: de Comunidad de Aldea a Villa de Realengo, El 

Escorial, Madrid 1995, pp. 136 y sig. 
30 GÓMEZ DE LLARENA, J., Informe geológico sobre los yacimientos de magnesita de 

las Machotas (El Escorial), San Sebastián 1953, pp. 1-3. También en MAGNA 50-532. 
31 La enciclopedia Espasa (tomo 37, 1918), incluye la siguiente definición de “nava”: 
“…se llama así, principalmente en el centro [...] de España, a las grandes praderas 
que se encuentran en las cumbres, sobre todo próximas a los pasos o puertos, y 
también a valles de poca longitud [...]”. Recordemos que, además del puerto de la 
Cruz Verde, a esa zona se la conoce históricamente como “El Valle” o “Casa del 
Valle”. 
32 No hemos encontrado el topónimo “Cruz Verde” en documentación antigua, aunque 
hay una referencia de Gregorio de Andrés que lo sitúa en el siglo XVI, pero la 



El uso, en los legajos del siglo XVI, de la expresión “canteras de las 
Navas” (y no “cantera”, en singular), apunta a que esta denominación podría 
extenderse a varias de las canteras localizadas más allá del Puerto Cruz 
Verde: La Hoya y Santa María de la Alameda (estación). Eso implica cuatro 
canteras (seguramente habrá más), en poco más de 1 km2. La separación 
entre este núcleo de canteras y las de Cruz Verde es de 3,5 km. Si a esto 
añadimos el uso de un mismo camino para el acceso a todas ellas, podría estar 
justificada la denominación genérica de “canteras de las Navas” para referirse, 
no a una en concreto, sino a una zona de explotación, probablemente 
gestionada y controlada por la Congregación.  

En consonancia con la realidad de que el mármol de las Navas nada 
tiene que ver con las del marqués, están las propias anotaciones de los 
escribanos y notarios del s. XVI.  No parece razonable que escriban “las 
Navas” a secas, para referirse a “Las Navas del Marqués”; eso podría inducir a 
graves errores. Cualquiera que leyera “las Navas” podría pensar en Navas del 
Rey, o Navas de San Antonio, o las propias Navas del Marqués (todas 
localidades muy cercanas). Si citaron “las Navas” cabe pensar que, en la 
mayoría de los casos, el lugar o la cantera se llamaría, simplemente, las Navas. 
En todo caso, no hay que descartar la posibilidad de simples errores, que por 
otra parte no son infrecuentes en documentos de la época. 

En resumen: las canteras de mármol que se citan en Las Navas del 
Marqués son las del valle de la Retuerta, y no están en Las Navas del 
Marqués. Del resto de citas a canteras de las Navas, varias se pueden adscribir 
a esta cantera, pero otras muchas probablemente se refieran a la zona 
extractiva de la Cruz Verde, la Cereda, la Hoya, Robledondo y la estación de 
Santa María de la Alameda. Las citas a las canteras de Robledo se referirán, 
mayoritariamente, a las que se localizan en el entorno de la urbanización Río 
Cofio, pero sin descartar que algunas se refieran al complejo de canteras 
anterior: todo era Robledo de Chavela durante la construcción del Monasterio. 
 
 
III. ASPECTOS GEOLÓGICOS 

 
Las rocas que nos interesan forman parte del llamado macizo de El 

Escorial-Villa del Prado. Se trata de una formación alargada, en dirección N-S, 
excepto el tercio septentrional, que gira a NNE-SSO. Abarca desde 
Guadarrama a Villa del Prado, con una longitud de unos 50 km. y una anchura 
máxima de 10 km. Es un afloramiento de rocas metamórficas, principalmente 
ortogneises glandulares, con intercalaciones de rocas metasedimentarias, entre 
ellas mármoles y silicatos cálcicos. 

 
La zona norte es, sin duda, la más interesante, con la presencia de un 

precioso (sobre mapa geológico) domo gnéisico anticlinal que alterna los 
ortogneises con formaciones de rocas metasedimentarias, detríticas y 

 
redacción es confusa y no queda claro si se refiere a este puerto o, más 
probablemente, al topónimo “Gargantilla” (“Las cacerías en la provincia de Madrid en 
el siglo XIV según el Libro de la montería de Alfonso XI”, en Anales de Estudios 
Madrileños (Madrid), XV (1978) 45.  



carbonatadas, muy antiguas: estas últimas son las que se van a explotar para 
la producción de cal y mármoles ornamentales. 

La edad de estos metasedimentos no ha sido establecida directamente, 
pero una datación de los ortogneises del monte Abantos sitúan la formación de 
estas rocas hace 475 Ma, de manera que los metasedimentos a los que 
intrusionan serían anteriores33. Varios estudios de correlación entre estas rocas 
y la serie que aparece bajo los gneises glandulares de Hiendelaencina, los 
colocan en un momento Precámbrico34, que Navidad y Peinado concretan entre 
el Precámbrico superior y el Cámbrico inferior, lo que daría a nuestros 
mármoles una edad aproximada de 540 Ma35. 

La intrusión posterior de los grandes batolitos graníticos del Sistema 
Central (predominantes en la zona) y toda la complejidad de la tectónica 
hercínica que esto conlleva (y la posterior orogenia Alpina), excede del objetivo 
de este artículo.  

La estratigrafía refleja toda esta complejidad: una sucesión de fases de 
deformación, que afectan a zonas ya deformadas previamente, en un tren de 
pliegues tumbados que vuelven a sufrir nuevas deformaciones en una fase 
final, algo más moderada. El resultado es una sucesión estratigráfica 
recurrente, con repetición de varias de sus series. Nos interesan, únicamente, 
las series de mármoles y rocas carbonatadas que han tenido aprovechamiento 
como ornamento y producción de cal.  

Arango identifica mármoles en, al menos, tres zonas de la serie, con 
potencias que no es fácil precisar, ya que existen abundantes intercalaciones 
de otro tipo de rocas, pero que pueden llegar a los 100 metros en algunos 
puntos. 

En afloramiento, estos mármoles conforman algunos tramos de los 
anillos del domo de Santa María de la Alameda, y un anillo mayor en forma de 
“U” que se desprende hacia el sur, alcanzando en su parte más meridional la 
estación de Robledo de Chavela. Las formaciones al oeste de esta “U” son las 
más destacadas, con un trazado N-S que sigue el curso del río Cofio. Al sur 
hay un pequeño lentejón a escasos metros de la estación, que se aprovecha 
para la última explotación comercial documentada (Fernando Primo de Rivera, 
1881); Y al este, los afloramientos de mármoles magnesíticos que llegan hasta 
San Lorenzo. Descolgados de este esquema, hacia el NNE, quedan los 
mármoles del puerto de Malagón36, utilizados para producir cal. 

Hacia el sur de esta formación del El Escorial-Villa del Prado, vamos a 
encontrar más afloramientos de metasedimentos carbonatados (de menor 
entidad que los anteriores), especialmente en el entorno de la M-501, en lo que 
hoy es Navas del Rey.  

 
33 VIALETTE et al., “Geochronological study of orthogneisses from the sierra de 

Guadarrama”, en Neues Jb. Mi 10, pp. 465-479. 
34 ARANGO OLLERO, C., Geología…, pp. 16. 
35 NAVIDAD, M., y PEINADO, M., “Facies vulcano-sedimentarias en el Guadarrama 

Central”, en Studia Geologica Salmanticensia (Salamanca), 12 (1977) 157. 
36 CARANDELL Y PERICAY, J., Las calizas cristalinas del Guadarrama, Madrid 1914, 

p. 14. 



Un aspecto característico en varios mármoles de esta zona es el 
bandeado en distintos tonos de gris, frecuentemente ondulado. Se produce por 
diferencias en la composición y en la granulometría, aderezado por las 
deformaciones de las que ya hemos hablado. Lo podemos observar a pequeña 
escala en los mármoles usados en obra pública y sobre el terreno37. Esta 
circunstancia, acentuada en ocasiones por la presencia de micas en el 
bandeado oscuro, ha permitido catalogar algunos de estos mármoles dentro de 
la variedad cipollino38. 

Por lo que respecta a la petrología, la hoja del MAGNA 50-532 los 
enmarca en las formaciones pre-Arenigienses del afloramiento de El Escorial, 
con la numeración 22 (mármoles dolomíticos, calcíticos y rocas de silicatos 
cálcicos) y 23 (mármoles magnesíticos). No descartamos algún 
aprovechamiento puntual en otras litologías con fracción calcárea, presentes en 
algún otro metasedimento de la zona.  

La geología de esta zona ha atraído la atención de numerosos 
científicos. Si nos referimos a los albores de la geología en España hemos de 
citar a Francisco Quiroga y Rodríguez (1853-1894). Este catedrático –de vida 
tan breve como fructífera– fue uno de los principales impulsores de la 
Institución Libre de Enseñanza, con cuyos alumnos haría numerosas e 
interesantes excursiones científicas por la sierra de Guadarrama, incluyendo, 
¡cómo no!, Robledo de Chavela39. Se encargó de recopilar una colección de 
minerales de España que fue exhibida en la Exposición de Préstamos de 1876, 
del South Kensington Museum. Seleccionó cincuenta piezas, entre las cuales 
incluyó tres procedentes de Robledo, entre ellas un mármol cipollino. Varios 
años después, volvió a preparar una colección de minerales, esta vez para la 
Exposición de Minería de Madrid de 1883, donde Robledo también estuvo 
presente. Su aportación al avance de la Geología –y, muy especialmente, la 
Mineralogía– en España fue muy notable.  
 
 
IV. ASPECTOS GENERALES SOBRE PRODUCCIÓN DE CAL 
 

Hasta la popularización del cemento Portland, los diferentes tipos de cal 
han sido la base para la fabricación de morteros que se han utilizado, 
prácticamente, desde épocas prehistóricas.  

Cuando se calcina a unos 900º C una roca con más del 95% de 
carbonato cálcico, se obtiene óxido de cal (CaO); es lo que se denomina cal 
viva. Si se mezcla esta cal viva con su mitad de peso en agua, se produce una 
reacción exotérmica donde el óxido de calcio pasa a hidróxido cálcico, 
Ca(OH)2. Debido a las altas temperaturas que adquiere la reacción, el agua 

 
37 MARTÍN GONZÁLEZ, F., “Evolución de una zona de cizalla extensional en 

condiciones de metamorfismo retrogrado en el Macizo Ibérico: Zona de Cizalla de 
Santa María de la Alameda (Sistema Central Español)”, en Cadernos do Laboratorio 
Xeolóxico de Laxe, 32, A Coruña 2007, pp. 63-81. 
38 La variedad cipollino es un mármol de un bandeado ondulado, de tono gris verdoso. 
Fue una variedad muy apreciada en la Grecia y Roma antiguas. Deriva de la palabra 
italiana cipolla (cebolla). 
39 QUIROGA, Y RODRÍGUEZ, F., “Excursión geológica a Robledo de Chavela”, 
en Boletín de la Institución Libre de Enseñanza (Madrid), 17 (1893) 39-43. 



que no llega a combinarse se evapora; el resultado es un polvo fino o cal 
apagada.  

Si esta cal apagada se mezcla con agua y áridos, se forma un mortero 
de cal que, una vez aplicado, entra en contacto con el CO2 del aire, 
produciéndose la siguiente reacción: 

Ca(OH)2 + CO2 → CaCO3 + H2O  

Estas cales que acabamos de describir, reciben el nombre genérico de 
“cal aérea”. Se obtienen todas ellas a partir de rocas carbonatadas con un 
elevado porcentaje de carbonato cálcico.  

Hay otro tipo de cales: las hidráulicas. Los morteros que se fabrican a 
partir de estas cales son netamente superiores. Para fabricarlas se requieren 
rocas carbonatadas con un alto porcentaje de silicatos o bien añadirlos como 
aditivo (es el caso de la puzolana en el opus caementicium) y una cocción a 
mayor temperatura. Se producen polisilicatos cálcicos que reaccionan, no solo 
con el CO2 del aire (como hemos visto en la cal aérea), sino también con el 
agua que se añade al mortero, produciéndose un fraguado más rápido, en todo 
tipo de ambientes, y mediante compuestos extraordinariamente estables.  

Este tipo de cales hidráulicas también se produjeron en Robledo de 
Chavela, como veremos más adelante. 

 
 
V. AFLORAMIENTOS Y CANTERAS DE MÁRMOLES Y OTRAS ROCAS 
METACARBONATADAS EN ROBLEDO DE CHAVELA Y OTROS 
MUNICIPIOS HISTÓRICAMENTE DEPENDIENTES 

 

El proceso que hemos seguido para identificar canteras de mármol en 
toda la zona ha sido laborioso pero simple. Hemos superpuesto cartografía 
convencional con el mapa geológico, y tras ajustar las inevitables distorsiones 
de medidas y proporción, hemos podido ver dónde aparecen los afloramientos 
de mármoles y su compatibilidad con las canteras que hemos ido localizando 
por diversos medios. Tras esta verificación, la zona ha quedado reducida a 
unos 50 km2, un polígono irregular con vértices en el puerto de Malagón, puerto 
de la Cruz Verde, estación de Robledo de Chavela, el Pimpollar y el puente de 
La Aceña. 

En ese polígono hemos identificado varias canteras con mármoles. 
Todas están en desuso, pero varias tuvieron mucha importancia durante el 
siglo XVI, y alguna ha estado en producción para cal hasta casi los años 70 del 
siglo XX40. Varias de estas canteras las cita Carandell y Pericay41. Su obra 
incluye un plano a mano alzada de escasa precisión geográfica, donde señala 
ocho canteras en la zona que nos interesa. Además del notable estudio 
geológico de Carandell (que, incomprensiblemente, dejó fuera los afloramientos 
del puerto de la Cruz Verde y los de Navas del Rey), hemos recurrido a 

 
40 Carlos Martín, restaurador de la iglesia de Robledo (y descubridor de sus 

espectaculares pinturas de dragones), cuenta cómo su familia trabajó en la fabricación 
de cal en Robledo hasta casi 1970. 
41 CARANDELL Y PERICAY, J., Las calizas…, pp. 14-22. 



muchas otras fuentes para tratar de ubicar canteras de mármol en toda la zona 
de influencia.  

Vamos a describir brevemente las canteras que hemos podido localizar, 
georreferenciadas según nomenclatura de Google Maps.  

 

5.1. Canteras42 

Robledo de Chavela. Estación 

1. 40°31'44.3"N 4°15'32.7"W. En una reducida superficie de 15.000 m2 
se encuentran los vestigios más interesantes de la explotación de mármoles y 
cal en Robledo de Chavela. Varias canteras contiguas cortan un pequeño 
cerro, en el que, además, hay un par de hornos de cal y algunas 
construcciones auxiliares. Estos hornos tienen un extraordinario interés 
patrimonial e histórico y los vamos a ubicar detalladamente; urge su protección. 
Incluimos, además, foto aérea donde se localizan las canteras, hornos y varias 
edificaciones auxiliares, como muelle de carga, dependencias para almacenaje, 
balsas para el apagado de la cal, etc. Quiroga diferencia entre los hornos 
convencionales (intermitentes) y los continuos, que permiten la extracción de 
cal por la boca inferior, según se va formando, mientras se sigue alimentando 
el horno con capas alternas de “piedra” y leña, por la boca superior. 

Las muestras recogidas son mármol cipollino, desde gris claro a oscuro, 
granoblástico, con un característico alineado de concentraciones de mica, 
similares a los de las canteras 4 y 13, a la muestra 109 del lapidario del 
MNCN43 y a los empleados en las fuentes de Mascarones y varios solados del 
Monasterio. 

 40°31'44.9"N 4°15'30.1"W. Espectacular horno de cal. Según datos del 
Archivo Histórico de Segovia ya existía en 1848. Es de planta cuadrada y unos 
4 metros de altura. La puerta para extraer la cal es un arco abocinado que da 
paso al interior, cubierto por bóveda de lajas, en donde se apilaban 
alternadamente la piedra de mármol y la leña44. Recordemos que, en 
documentos sobre la construcción del Monasterio del Escorial, se menciona la 
importancia de la producción de cal en Robledo, especialmente en invierno. Al 
parecer, el microclima de la zona permitía alcanzar la temperatura necesaria 
para cocer la cal, cosa harto difícil en caleras más próximas al Monasterio. 

 40°31'40.9"N 4°15'27.9"W. Se trata de un horno de unos 2 metros de 
diámetro, semiempotrado en la ladera, con un pozo de carga de buena 
mampostería. La base está cubierta de escombros y sedimentos y no se 

 
42 La cantera de Cabeza del Colmenar (40°34'43.5"N 4°18'32.4"W), explotada por 

Francisco de Arellano, no beneficia mármoles, por lo que no la incluimos en esta 
relación, pero sí en el mapa, por su interés y por habernos permitido aclarar las 
contradicciones históricas sobre el mármol de “las Navas”. 
43 GARCÍA GUINEA, J. et al., Catálogo de la colección de placas de mármoles 

históricos españoles de Carlos III del Museo Nacional de Ciencias Naturales. Madrid 
2021. 
44 SANZ HERNANDO, A., Arquitectura y desarrollo urbano. Tomo VIII. Robledo de 

Chavela, COAM-CAM, Madrid 1999, p. 55. 



aprecia el hueco de descarga. Se construyó después de la Guerra Civil45. A los 
pies del horno aparecen los restos de lo que podrían ser balsas para el 
apagado de la cal. También hay otras edificaciones auxiliares aledañas, en 
muy mal estado. 

2. 40°31'10.7"N 4°14'28.5"W. Fábrica de Primo de Rivera, junto a la 
estación. Está en finca cerrada y no es accesible. Su cantera se utilizó 
exclusivamente para la producción de cales semihidráulicas (ver apartado 6.3.). 

3. 40°31'32.0"N 4°15'31.8"W. Se trata de una cantera totalmente 
embutida en la urbanización. Ocupa una superficie de unos 3.000 m2 que 
actualmente se está edificando. La cantera muestra un total agotamiento de los 
materiales originales. Debido a que se ha rellenado y aterrazado para construir, 
tampoco quedan escombros que puedan darnos una pista. Según la hoja 
geológica, en ese punto confluyen un dique de microdioritas, una franja de 
metasedimentos pelíticos y nuestros mármoles.  

Santa María de la Alameda. Límite con Robledo de Chavela 

4. 40°32'16.4"N 4°16'00.4"W; 40°32'17.4"N 4°16'00.5"W; 40°32'16.9"N 
4°15'59.7"W. Tras el derribo de la llamada presa de Robledo, en 2014, se abrió 
un camino que prolonga unos 700 metros el de acceso a la antigua instalación. 
En los lugares donde este camino corta la formación de mármoles y silicatos 
cálcicos, aparecen en el entorno pequeñas canteras, en las que, además de los 
mármoles, podemos observar preciosos pliegues tumbados, una estructura 
recurrente que ya vimos al hablar de la geología de estos metasedimentos. Las 
muestras recogidas son similares a las de las canteras nº 1. Y, aunque no sea 
objeto de este trabajo, no podemos dejar de admirar la hermosa variedad de 
gneises que se prodigan en toda la zona. 
 

Santa María de la Alameda/San Lorenzo de El Escorial. Puerto de Malagón 

5. 40°36'17.8"N 4°10'21.9"W46. Los afloramientos de rocas carbonatadas 
parecen estar muy fracturados, lo que hace improbable que se hayan utilizado 
para fines ornamentales. Vicuña señala la existencia de hornos de cal 
(“próximos a la casa del guarda”), que se remontan al s. XVI, con certeza 
empleados en la obra del Escorial, aunque la mayor parte de la cal utilizada se 
obtuvo de las canteras del valle de la Herrería47, sin dejar de lado las de 
Robledo. 

Santa María de la Alameda. Robledondo 

6. 40°34'58.1"N 4°12'46.2"W48.  La ubicación exacta de esta cantera no 
está clara. En cartografía geológica y planos antiguos aparece una cantera en 
las proximidades de Robledondo, junto a un camino que sale del pueblo en 
dirección O-NO. No hemos podido localizarla, pero en los desmontes que se 
han hecho para acondicionar el camino que lleva a una fuente y mirador, hay 
abundantes escombros de mármoles y metasedimentos carbonatados.  

 
45 Ibíd. 
46 Ubicación aproximada. 
47 VICUÑA, C., Los minerales de El Escorial, con una descripción geológica del circo 

del mismo nombre, San Lorenzo de El Escorial, Madrid 1929, p. 56.  
48 Ubicación aproximada. 



Santa María de la Alameda. La Hoya 

7. 40°34'25.5"N 4°14'03.4"W. Es una pequeña cantera al norte del 
pueblo de la Hoya (es la Ambigüela, descrita por Carandell). Explota un banco 
de mármoles grises, de aspecto masivo, ligeramente bandeados, con 
alineaciones de mica muy vistosas en varios puntos. Intercalando el banco 
aparecen metasedimentos, de grano fino, con elevado componente detrítico y 
acusada presencia de micas en los planos de fractura (el MAGNA las define 
como filitas). Entre los escombros hemos visto algunos fragmentos con marcas 
de oleaje (ripples) que han sobrevivido al proceso metamórfico. Estas 
formaciones las cita Capote49, que además observa estructuras de un posible 
origen estromatolítico, que también hemos intuido en alguna muestra bajo la 
lupa binocular. De estas observaciones también se hace eco la memoria del 
MAGNA50. Existe algún dique de pegmatitas. 

8. 40°34'29.2"N 4°14'02.6"W. Situada unos metros más al norte de la 
cantera nº 7 se encuentra esta cantera, también pequeña, que explota 
metacarbonatos similares a los de la cantera citada, pero con planos 
estratigráficos muy acusados y poco inclinados. En algún frente se observa la 
alternancia entre capas más ricas en carbonatos y otras más arcillosas o 
arenosas, todo ello ligeramente deformado. En la superficie de los mármoles 
resaltan alineaciones de moscovita muy curiosas. Es la cantera de Matalahoya, 
descrita por Carandell. 

La sensación que produce este afloramiento y el de la cantera nº 7 es la 
de un metamorfismo más suave que el observado en el resto de canteras, 
puesto de manifiesto por la pervivencia de ciertas estructuras propias del 
proceso sedimentario. 

Santa María de la Alameda. Estación 

9. 40°34'01.1"N 4°14'44.0"W. Es una cantera grande, sin duda de las 
más importantes de la zona, que forma parte de un complejo industrial del que 
persisten elementos recientes (una criba, muelle de carga, etc.). Todo el lugar, 
a orillas del arroyo de la Umbría, fue muy afectado por las riadas de 2023.  

Recogimos varias muestras de un mármol gris a gris verdoso, con 
distintos grados de bandeado, pero en general muy acusado y en ocasiones 
ondulado y plegado. Tras el pulido su apariencia es muy vistosa. Se diferencia 
de los encontrados en Robledo de Chavela por su textura uniforme de grano 
fino y la ausencia de alineaciones de micas. 

10. 40°34'08.6"N 4°15'05.5"W. Al tratarse de una cantera agotada, no es 
sencillo aventurar cuál sería el objeto principal de la explotación.  

Las muestras recogidas son de un metasedimento negro, sedoso, de 
estructura pizarrosa que no sería adecuado para su aprovechamiento 
ornamental. Por la ubicación y descripción, se podría asimilar al material 
descrito por Carandell en esta misma zona, en el contacto entre el gneis y los 

 
49 CAPOTE, R. et al., “Presencia de estructuras estromatolíticas en las calizas 

cristalinas de Santa María de la Alameda”, en Cuadernos de Geología Ibérica 
(Madrid), 7 (1981) 625-632. 
50 MAGNA nº 532 Las Navas del Marqués, Madrid 1990, p. 19. 



mármoles, que define como “bandas muy exfoliables de colores verdosos unas 
veces, oscuros otras”. La superficie brillante y untuosa podría deberse a la 
presencia de grafito, citado en las filitas oscuras de la zona51. 

Santa María de la Alameda. El Pimpollar 

11. 40°33'53.3"N 4°16'40.0"W. Sorprende la escasísima información 
existente de esta notable explotación. No podemos aventurar datos sobre su 
origen, aunque el tamaño de las tres canteras existentes, la presencia de varias 
construcciones auxiliares y la existencia de, al menos, cuatro hornos de cal, 
apuntan a una actividad prolongada en el tiempo. Desde el punto de vista de la 
arqueología industrial, hay elementos de mucho interés que deberían atraer la 
atención de la Dirección General de Patrimonio, y protegerse. 

Las instalaciones están dispersas en una superficie de unos 25.000 m2, 
con numerosos bancales sustentados por muros de contención de 
mampostería. La cantera principal que ha nutrido esta industria, es un zanjón 
de notables dimensiones en la ladera del cerro. Hay otras dos canteras más 
pequeñas encima de la anterior. Los hornos de cal son muy diferentes unos de 
otros. El situado junto a la cantera principal tiene una boca de unos 3 metros de 
diámetro, mientras que otros apenas alcanzan el metro. Existe uno de 
construcción similar al gran horno de Robledo de Chavela, y aunque no 
alcanza su tamaño y calidad constructiva, es muy notable.  

El principal material de la cantera es un mármol granoblástico gris, de 
coloración homogénea, muy ligeramente bandeado. También aparecen otros 
mármoles parecidos a los del puerto de la Cruz Verde. 

Santa María de la Alameda52. La Aceña-Retuerta 

12. 40°35'57.3"N 4°13'33.6"W. En la planimetría de 1874, 
correspondiente a Santa María de la Alameda, aparece como “molino 
arruinado”; y en los añadidos posteriores, de 1925, “fábrica de mármol”.  
Probablemente se trataría de la industria encargada de trabajar el mármol de la 
importante cantera nº 13. Actualmente no se identifica la construcción que, en 
todo caso, habría terminado de desaparecer tras la riada de 2023, que arraso 
el cauce del río Aceña. El lugar se asienta sobre gneises y apenas hemos 
podido recoger alguna muestra de los mármoles que, presumiblemente, se 
trabajaron aquí. 

13. 40°35'32.2"N 4°13'43.7"W. Es la cantera de la Retuerta, descubierta 
y explotada por Francisco de Arellano en el siglo XVI, y la “Antanilla” de 
Carandell (“Hontanillas”, según cartografía del IGN 1:5.000, de 1988). Es una 
cantera muy importante para el suministro de mármol al Monasterio, junto con 
las del puerto de la Cruz Verde. Las muestras recogidas son de mármol 
cipollino de un gris que varía (según la muestra), de claro a oscuro, con ligeros 
bandeados con cristales de biotita. Son similares a los de Robledo (estación). 

 
51 MAGNA nº 532 Las Navas del Marqués, Madrid 1990, p. 22. 
52 EM, 1915, p. 270. Se hace eco de la reciente explotación de una cantera de mármol 

en esta localidad, que se trabaja en un aserradero cerca del río, desde donde se 
transporta a Madrid en ferrocarril. Allí se ha utilizado en diversas edificaciones (una 
casa en Gran Vía, 11, entre otras). Podría referirse a la cantera número 13 -o más 
probablemente a la 14- y a la fábrica de mármol del río Aceña. 



Se utiliza para solar la basílica y otras dependencias, junto con el mármol 
blanco de Macael53. Probablemente, también es la procedencia del mármol, 
algo más claro, usado en las fuentes del patio de los Mascarones y en otros 
emplazamientos del Real Sitio). 

14. 40°35'26.4"N 4°14'24.7"W54. En foto aérea se observa un frente de 
cantera claro, en forma de media luna. Está situado sobre una formación de 
mármoles magnesíticos del tipo del puerto de la Cruz Verde. En cartografía 
1:5.000 de 1988 aparece el topónimo “la Erilla”, lo cual deja poco margen de 
duda: se trata de una de las canteras citadas por Carandell. No hemos podido 
visitarla por estar en una finca cerrada, pero las muestras recogidas en los 
alrededores son de un mármol de textura granoblástica y un precioso 
bandeado en diferentes tonalidades que no hemos encontrado en ninguna 
cantera de la zona.  

Puerto de la Cruz Verde55 

15. 40°33'51.7"N 4°11'32.2"W. Entre 1940 y 1980 se explotó magnesita 
de forma intensiva. Luego fue un vertedero y actualmente está sellada e 
integrada en el paisaje. Corresponde a la denominación antigua de “canteras 
del Valle”, en donde también hubo hornos de cal para abastecer las obras del 
Monasterio (citados por Gregorio de Andrés como hornos del Valle de la 
Herrería). 

Gómez de Llarena visita este conjunto de canteras en plena explotación 
y señala que, probablemente, la magnesita no fuera conocida hasta época 
reciente, debido a la presencia predominante de mármoles en tiempos 
pasados. Y se apoya en el hecho de que los autores por él consultados no 
citan este mineral, pero sí las calizas cristalinas, explotadas desde antiguo, 
“que al igual que los demás yacimientos de Guadarrama [...] se venían 
empleando como mármoles de ornamentación”56.  

Por tanto, esta intensa explotación de magnesitas del s. XX habría 
eliminado los vestigios de las primitivas canteras de mármoles y solo queda 
una pequeña cantera testimonial, con escasos restos de mineral. Esta, y la 
siguiente cantera, explotan una gran franja de mármoles. En obras de 
excavación del Monasterio se vio que esta formación continuaba bajo la Lonja, 
mucho más de lo que se creía57.  

Hemos tomado varias muestras de la pequeña cantera que pervive al 
sur de la explotación principal (40°33'33.6"N 4°11'43.4"W). Una es mármol 

 
53 SABAU BERGAMÍN, G., “Participación que tuvo la villa de Linares en la construcción 

del Monasterio de San Lorenzo el Real del Escorial”, en Boletín del Instituto de 
Estudios Giennenses (Jaén), 162 (1996) 1469-1507. Escribe, en referencia a los 
materiales del pavimento de la basílica, que “el mármol gris oscuro se obtuvo de unas 
pequeñas canteras situadas en Las Navas del Marqués, próximas al Escorial, 
encontradas muy oportunamente”. Se refiere a alguna de las canteras de Santa María 
de la Alameda o las del puerto de la Cruz Verde. 
54 Ubicación aproximada. 
55 La parte principal de la explotación se localizaba en Santa María de la Alameda, 

pero afectando también a Zarzalejo y San Lorenzo de El Escorial. 
56 GÓMEZ DE LLARENA, J., Informe…, pp. 1-3. 
57 VICUÑA, C., Los minerales…, p. 61. 



magnesítico claro, de escaso interés ornamental, que suponemos formó el 
grueso de la explotación del siglo pasado. La otra muestra (presente tan solo 
en un pequeño afloramiento muy fragmentado) es muy interesante, ya que una 
vez pulida, ofrece un aspecto parecido al material utilizado en las peanas de los 
altares secundarios del Monasterio. Se trata de serpentinita, una roca muy 
apreciada en ornamentación, que aparece descrita frecuentemente como 
“mármol”58. 

Zarzalejo. Puerto de la Cruz Verde 

16. 40°33'20.0"N 4°11'48.5"W. Cantera del Teatro de la Mina. Solo es 
accesible en verano, coincidiendo con las funciones de teatro. Interfieren la 
misma formación que la cantera anterior. La explotación subterránea de 
magnesita tuvo bastante importancia. En la zona del aparcamiento de este 
teatro, es posible encontrar muestras de mármoles, serpentina, magnesita, 
talco…  

 
 
VI. PRINCIPALES REFERENCIAS DOCUMENTALES AL USO DE 
MÁRMOLES Y OTRAS ROCAS METACARBONATADAS PROCEDENTES 
DEL ROBLEDO HISTÓRICO 
 
6.1. El Monasterio del Escorial  

Las referencias documentales más antiguas que hemos encontrado al 
uso de mármoles y cal procedentes de Robledo pertenecen al periodo 
relacionado con la construcción del Monasterio del Escorial. Proceden de la 
documentación existente en la RBE, parcialmente compendiada por Gregorio 
de Andrés59. Pasamos a describir, por orden cronológico, algunas de ellas. 

- Año 1571. Concierto con Diego Hernández para hacer 6.000 fanegas de 
cal en las canteras de Robledo de Chavela. 

- Año 1573. Escritura de obligación para que Martín Herranz, Esteban de 
Miguel y compañeros, hagan cal en los hornos de las Navas. 

- Año 1578. Escritura de obligación por la que Francisco de Arellano se 
obliga a sacar y acarrear el mármol que se le pidiere de las canteras de 
Las Navas del Marqués. 

- Año 1579. Poder otorgado por el carretero Bartolomé Pillado [...] a Juan 
de la Fuente [...] para acarrear toda la piedra de mármol necesaria para 
la fábrica del Monasterio, desde la cantera de la Cabeza del Colmenar 
del término de Las Navas del Marqués. 

- Año 1579. Concierto con el carretero Juan de la Fuente [...] para 
acarrear piedras de las canteras de mármol de las Navas. 

 
58 MADRID CIENTÍFICO, Año XIII, núm. 530, p. 326. “La serpentina, conocida por el 

vulgo como mármol verde antiguo…” 
59 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), Inventario…, pp. 78-79, 80-81, 83-84, 87, 91-
91, 108-110, 122-124, 130-131, 144 70-72, 91-93… 



- Año 1580. Da cuenta de algunos conflictos surgidos entre Juan de 
Sasoátegui y Juan de Torres en relación a la labra de unas losas de 
mármol de las canteras de las Navas.  

- Año 1580. Juan de la Fuente se obliga a acarrear piedra de mármol de 
las canteras de las Navas. 

- Año 1581. Escritura de María Vázquez –viuda del cantero Francisco de 
Arellano, que descubrió la cantera de mármol del término de Las Navas 
del Marqués– por la que vende a Su Majestad en 300 ducados los 
derechos sobre dicha cantera. 

- Año 1583. Escrituras de tasación de daños causados a Juan Jiménez de 
Lodeña, vecino de Robledo de Chavela, en sus prados Casa Domingo 
Mateo y Colmenar a causa de las canteras de mármol de las Navas. 

- Año 1583. Escritura de obligación por la que los marmolistas García 
Hernández y Antonio Mutón se obligan a labrar mármol de las canteras 
de las Navas para las peanas de los altares de la iglesia del 
Monasterio60. 

- Año 1583 y 1584. Varias escrituras de obligación a Juan de Arribas 
(Ribas), cantero, para labrar las losas de mármol pardo que se le 
ordenaren, de las canteras de las Navas61. 

- Año 1584. Expediente sobre compra de pan para los trabajadores de las 
canteras de las Navas. 

- Año 1584. Informa del nombramiento de Antonio de Padilla como nuevo 
sobrestante de las canteras de mármol de las Navas. 

- Año 1584. Encargo a Juan Martín para llevar 2.000 fanegas de cal del 
valle de La Hoz en la villa de Las Navas al puerto de Malagón para el 
encañado de agua. 

- Año 1585. Orden para que los vecinos de Robledo traigan la cal de la 
calera que está junto a las canteras de mármol de las Navas para las 
obras del encañado de la sierra62. 

- Año 1585. Juan de la Fuente, queda obligado a acarrear todas las 
piezas de mármol, grandes y pequeñas, que se cortasen en las canteras 
de las Navas. 

- Año 1585. Orden para que Jerónimo de Trezo viaje a Soria, San 
Leonardo, Aranda de Duero y sus comarcas en busca de ocho oficiales 
canteros para que extraigan mármol negro de las Navas. 

- Año 1586. Mandamiento a Juan de la Fuente para acarrear mármol 
pardo de las Navas. 

 
60 Aparece en la base de todas las capillas laterales de la basílica (y otras), donde se 
aprecia material parecido al del pavimento, pero más homogéneo. 
61 En varios textos se hace referencia al mármol de Robledo y de Las Navas como 
“mármol pardo”, como acepción -ya en desuso- de “oscuro”. 
62 Se refiere a la construcción de la canalización (“encañado”) para el agua procedente 
de los montes próximos al Monasterio (la “sierra”), concretamente la zona de Malagón. 



- Año 1586. Pago de nóminas por sacar piedra de mármol de las canteras 
de las Navas. 

- Año 1587. Ayudas a Juan Rodríguez por el accidente sufrido en las 
canteras de las Navas. 

Entre los lugares concretos del Monasterio en los que podemos 
documentar mármoles de la zona de estudio está el patio privado de Felipe II, 
llamado “de los Mascarones”. Aparece en una escritura de obligación de 1579, 
por la que el milanés Roque Solario se obliga a labrar dos fuentes de mármol 
de las canteras de las Navas en el patio pequeño de los aposentos de su 
majestad, según traza de Juan de Herrera. Fray José de Sigüenza describe así 
las fuentes: “[...] tiene dos, en dos nichos que se hacen en la misma pared, en 
unos mármoles pardos, que por las bocas de dos cabezas humanas de mármol 
blanco echan el agua en dos conchas grandes de la misma piedra”63. Lo más 
notable de estas fuentes son las grandes conchas monolíticas donde se recoge 
el agua. Son de un mármol cipollino ligeramente más oscuro que el resto, que 
es bastante claro.  

Además de las fuentes de Mascarones y del pavimento de varios 
espacios (del que hablaremos en 6.1.2.), también encontramos estos mármoles 
en las peanas de los altares de las capillas laterales de la basílica, en otras 
peanas de altar (salas capitulares), en las dos pilas de agua bendita de la 
entrada, en el patio de los Evangelistas, en varias chimeneas64, en las fuentes 
del convento, en guarniciones de algunas ventanas…65 En ocasiones, la 
procedencia está clara66, pero otras veces se desconoce. En todo caso, los 
mármoles “pardos” de Estremoz y las Navas/Robledo son muy similares. 

6.1.1. La cal de Robledo en la construcción del Monasterio 

La construcción del Monasterio empleó ingentes cantidades de cal. La 
usaron principalmente como ligante en los morteros de cal, para fijar sillares y 
ladrillos. La mezclaban con arena de mina o río, en una proporción de 2:1. Se 
colocaban tongadas de un dedo de grosor que ocupaban toda la superficie de 
la pieza a unir: eso supone muchísima cal. En los cimientos, el uso era aún 
mayor. La cal también se utilizaba para los estucos, mezclada con polvo de 
mármol, y como revestimiento de estancias de menor importancia. 

Antes, incluso, de comenzar las obras, ya se habían construido varios 
hornos de cal y sus correspondientes balsas para “matarla” (apagarla), en 
aquellos lugares próximos con buenas canteras67. 

Según avanzaban los trabajos, la necesidad de cal aumentaba, lo que 
obligó a prospectar canteras en lugares cada vez más distantes. Es entonces 
cuando Robledo entra en escena porque reúne lo necesario: buena piedra y 
fácil de extraer, abundancia de leña en las proximidades para mantener los 

 
63 SIGÜENZA, J. de, Historia primitiva… según legajo RBE, VI-42, f. 164v-165v. 
64 BUSTAMANTE GARCÍA, A., La octava maravilla del mundo, Madrid 1994, p. 533. 

Cita un encargo para terminar diez chimeneas que Francisco de Arellano dejó 
inacabadas “con sus losas todas ellas de aquí”. 
65 CANO DE GARDOQUI Y GARCÍA, J. L., La construcción…, p. 214.    
66 Por ejemplo, los estanques del patio de los Evangelistas y las pilas de la Basílica son 

de Estremoz; y buena parte de los solados, de las Navas. 
67 SIGÜENZA, J. de, Historia primitiva…, p. 175. 



hornos, caminos aceptables... y algo muy importante: un clima relativamente 
suave en invierno. Se construyen varios hornos y Robledo se convierte en uno 
de los principales proveedores de cal para la obra, especialmente cuando las 
condiciones climatológicas del resto de caleras hacían más difícil lograr la 
temperatura adecuada de cocción.  

Hacia 1565 “además de las canteras situadas encima del Sitio” (las 
Navas), están en funcionamiento las caleras del puerto de Malagón, la Cereda, 
la Herrería, el Espinar, Hituerto, las Vegas, el Vétago y las de Robledo. Estas 
dos últimas con especial actividad durante el invierno68. Las necesidades cada 
vez mayores y el agotamiento de canteras próximas, llevan a contratar caleras 
en Santillana, Guadalix, Cerro Castillejos (Segovia), etc. 

6.1.2. El pavimento de la basílica y otras estancias 

Buena parte del mármol procedente de las Navas se ha utilizado en 
varios pavimentos del siglo XVI, destacando el de la basílica. Se trata de una 
amplia superficie en la que se combinan grandes losas de mármol blanco y gris 
oscuro, de 2 x 2 pies y un pie de grosor69. La traza sigue un diseño geométrico 
del propio Juan de Herrera. Esta misma combinación –con losas de menor 
tamaño (1,5 x 1,5 pies)– la encontramos solando otras estancias nobles del 
Monasterio, como la biblioteca, coro, sacristía, antesacristía, salas capitulares, 
claustros principales alto y bajo e iglesia vieja. Y en alguna estancia (como la 
celda prioral), se reducen a 1 x 1 pie. 

El origen de estos mármoles también está sujeto a controversia. 
Respecto al mármol blanco hay unanimidad en su procedencia, que, además, 
está excelentemente documentada: es mármol de Macael, en la sierra de los 
Filabres (antiguo Reino de Granada, hoy Almería).  

El problema surge con el mármol gris oscuro. La mayoría de citas que se 
pueden encontrar a vuelapluma en Internet, señalan que procede de Estremoz, 
en el Alto Alentejo portugués. Sin embargo, los textos de la época apuntan al 
mármol pardo procedente de las canteras de las Navas, concretamente del 
valle de la Retuerta y de Cabeza del Colmenar70. Ya sabemos que la piedra de 
Cabeza del Colmenar es granito, de manera que esa cantera queda descartada 
para este fin. 

El mármol gris oscuro (pardo) de los pavimentos nobles procede en 
buena medida de canteras de la zona, que mayoritariamente llaman de “las 
Navas” y erróneamente en algún texto de “Las Navas del Marqués”. Esta 
procedencia está bien documentada en los legajos de la época. Cuando se 
habla de “losas” se están refiriendo a las losas para pavimentar. Lo mismo que 
cuando dicen “piezas de mármol grandes y pequeñas” se refieren a las losas 
grandes de la basílica y las pequeñas del resto de estancias nobles. O cuando 
mencionan “labrar losas de mármol”. Todas estas citas (que hemos incluido 
cronológicamente más arriba), señalan como origen las canteras de las Navas, 

 
68 CANO DE GARDOQUI Y GARCÍA, J. L., La construcción…, p. 177.  
69 El pie castellano equivalía a 27,8 cm. Llama la atención el grosor de estas losas. 
70 RBE, Carp VIII-legajo 29. También en VICUÑA, C., (OSA), Minerales…, p. 101. 



y no es hasta 1587, con los solados muy avanzados, cuando comienza la 
introducción del mármol pardo de Estremoz71. 

En la misma línea se pronuncia Sabau Bergamín72. Este autor 
documenta detalladamente el proceso por el cual se eligieron y transportaron 
los mármoles del pavimento de la basílica. Señala que, si bien la obtención y 
traslado del mármol de Macael acarreó innumerables dificultades, el mármol 
gris oscuro se obtuvo de unas pequeñas canteras situadas en Las Navas del 
Marqués73, “encontradas muy oportunamente”.  

Cano de Gardoqui se refiere a este asunto en el siguiente párrafo, en el 
que reúne citas de diferentes procedencias:  

“En el término de Las Navas (Ávila), propiedad del marqués del mismo 
nombre, hay al menos dos canteras de mármol cuya explotación se dirige 
a la Fábrica: una, en el valle de la Retuerta, la otra, en Cabeza del 
Colmenar [...]. El mármol era de buena leche, pardo y gateado, y fue 
utilizado para solar el pavimento –junto con los mármoles blancos de la 
sierra de los Filabres– de la Iglesia principal, sus respectivas 
dependencias, las peanas de sus altares menores, los claustros alto y 
bajo, la biblioteca, etc.”74. 

El padre Carlos Vicuña, avezado mineralogista, utilizando las mismas 
fuentes, prefiere referirse solo a las canteras de la Retuerta (excepto cuando 
cita textos originales), porque sabe que en Cabeza del Colmenar no hay 
mármoles. También evita situarlas en Las Navas del Marqués; prefiere referirse 
a “las Navas”, a secas: la cantera de la Retuerta pertenece a Santa María de la 
Alameda (y, en aquellos tiempos, a Robledo).  

Pero, aunque no esté documentada su presencia, el lapidario de Carlos III 
contiene tres muestras de mármol de Macael, gris oscuro y bandeado75, que 
son indistinguibles de muchas losas del Monasterio: las canteras de los 
Filabres bien pudieran haber surtido también de mármol pardo para los 
pavimentos. 

Encontramos en el Monasterio otros pavimentos con losas gris oscuro; 
por ejemplo, en el palacio de los Borbones y en los Panteones, pero son 
posteriores a la construcción y las piezas son moteadas, diferentes al 
bandeado que tan bien conocemos.    

Oficialmente, el solado de la basílica comienza el 25 de febrero de 1584, 
con losas de Filabres y las Navas76, pero el material se empieza a preparar 

 
71 Según Cano de Gardoqui, el mármol de Estremoz no comienza a llegar hasta 1587, 

muy avanzados ya los trabajos de solado y, probablemente, por agotamiento de las 
canteras locales. Sin embargo, ya existen encargos de losas de mármol pardo de 
Estremoz desde noviembre de 1586, MARTÍNEZ, G. de (OSA), Inventario…, pp. 154-
155. 
72 SABAU BERGAMÍN, G., Participación…, pp. 1469-1507. 
73 La existencia de canteras de mármol en Las Navas del Marqués ha quedado 

totalmente descartada. Sabau incurre en el error -que ya hemos visto en numerosos 
textos- de dar por buena la existencia de mármoles en Las Navas del Marqués.   
74 CANO DE GARDOQUI Y GARCÍA, J. L., La construcción…, p. 215. 
75 GARCÍA GUINEA, J. et al., Catálogo de…, pp. 121, 123 y 124. 
76 SAN JERÓNIMO, J. de, Memorias, RBE, f. 177v., 1584. 



años antes; hay encargo de losas a las canteras de las Navas desde 1580 y 
hasta 1586.  

6.2. La escalera principal del Palacio Real 

Una de las aportaciones más conocidas de las canteras de Robledo a la 
arquitectura suntuaria son los peldaños de mármol de la escalera principal del 
Palacio Real de Madrid. Las hermanas Gutiérrez Rueda lo explican con 
detenimiento en su obra, que transcribimos parcialmente77. 

Tras el incendio que destruyó parte del viejo Real Alcázar, en 1734, 
Felipe V encontró la excusa perfecta para demolerlo y construir uno nuevo, a la 
altura de sus regias pretensiones y en el estilo predominante de la época. La 
construcción contó con numerosas reformas posteriores, abordadas por otros 
tantos borbones: Fernando VI, Carlos III, Carlos IV, Fernando VII e incluso 
Alfonso XII, que acometió alguna obra menor. Pero lo que nos interesa es la 
majestuosa escalera.  

Al final del reinado de Fernando VI, aún no estaba decidido qué piedra 
utilizar en los grandes peldaños de la escalera. Estos peldaños debían ser 
monolíticos y esa circunstancia condicionaba, a su vez, el lugar de 
procedencia, que debería ser lo más cercano posible a Madrid, para así reducir 
al mínimo las posibilidades de rotura de las piezas y facilitar al máximo el 
transporte. Estas dificultades con el transporte han sido una constante en 
muchas grandes obras. 

En 1758, la Junta encargada de las obras solicita al maestro cantero 
Pedro Ignacio Inchaurandiaga prospectar canteras en el área de la sierra de 
Guadarrama. De las canteras que visita, selecciona seis muestras, procedentes 
de Villacastín, Navas de San Antonio, Cerro de la Guija, la Losa, Alpedrete y 
Collado Mediano. Pero apenas unos meses después de que la Junta haya 
elegido un mármol ceniciento del Cerro de la Guija, el mismo cantero cambia 
de criterio y recomienda encarecidamente utilizar el mármol gris oscuro de 
Robledo de Chavela.  

Tras el fallecimiento de Fernando VI, Carlos III asume el trono de 
España y procede a revisar las obras del Palacio Real, entre ellas el diseño de 
Sacchetti de la escalera principal –un diseño de dos escaleras independientes 
que no le complace–  y encarga a Sabatini un nuevo diseño inspirado en la 
escalera del Palacio de Caserta (Nápoles), que conoce muy bien. Para los 
peldaños de la escalera, las preferencias reales se inclinan por un mármol 
blanco de Urda (Toledo). Cuando el mármol procedente de esta localidad llega 
a Madrid, su estado de fragmentación impide obtener las piezas monolíticas de 
cinco metros de longitud que contempla el proyecto de Sabatini. El monarca 
reconsidera su idea inicial y envía a Robledo a uno de los maestros canteros 
llegados de Roma con la misión de evaluar el mármol de Robledo78. El informe 

 
77 GUTIÉRREZ RUEDA, L., y GUTIÉRREZ RUEDA, C., Robledo de Chavela, un 

pueblo en la historia, Robledo de Chavela, Madrid 2004. 
78 GUTIÉRREZ RUEDA, L., y GUTIÉRREZ RUEDA, C., Robledo de Chavela, p. 97. El 

texto del encargo dice así: “Con fecha 27 de julio próximo pasado, me participa el 
excelentísimo señor Marqués de Esquilache, la orden de SM del tenor siguiente: El rey 
quiere que de su Real Quenta se haga el descubrimiento de la Cantera de mármol de 
Robledo de Chavela, pasando a este fin al referido Pueblo, uno de los scapellinos que 



del scapellino es favorable y el mármol robledano recibe finalmente el visto 
bueno real. 

En el taller de restauración de piedras duras, del Palacio Real de Madrid, 
se conservan muestras recolectadas en toda España para que el rey eligiera 
sus preferencias. En la caja nº 10139585, se encuentran las recogidas en 
Robledo de Chavela, que corresponden a los números 1 y 2.    

La historia no termina aquí, porque los verdaderos problemas no han 
hecho más que comenzar. Para empezar, nadie se presenta postor para 
realizar la saca y traslado de los peldaños, por lo que en 1763 el rey decide que 
“la saca y conducción de piedra de la cantera de Robledo se ejecute de su Real 
Cuenta”. Tampoco los medios de transporte disponibles satisfacen al monarca, 
y pide carretas similares a las que se utilizaron para la construcción del Palacio 
de Caserta. Plaza Santiago describe algunas de las vicisitudes: “Fue necesario, 
en primer lugar, hacer un puente y arreglar el paso sobre el río Guadarrama, 
había que remontar un cerro antes de poder cargarlas en las cureñas, todo ello 
con tornos, palancas, maromas, etc. Hubieron asimismo de arreglarse los 
caminos hasta Madrid”. Podemos encontrar más detalles de esta magna 
empresa en la obra del citado autor. 

Los esfuerzos merecieron la pena y hoy podemos admirar esa magnífica 
escalera con sus peldaños monolíticos de mármol gris. Las hermanas Gutiérrez 
Rueda se preguntan el lugar concreto de la cantera utilizada. Los documentos 
que consultan en el AGP remiten unas veces a las canteras de Robledo y de 
las Navas (un calco de los documentos escurialenses), y otras a las de 
Robledo y de “la otra parte del río” (Cofio). La similitud con el zócalo de la 
escalera del Palacio de Fomento parece apuntar directamente a las propias y 
específicas canteras de Robledo de Chavela. 

6.3. La industria de Fernando Primo de Rivera y Sobremonte, primer marqués 
de Estella 

Buena parte de las citas documentales más recientes sobre la industria 
del mármol y la cal en Robledo de Chavela están relacionadas con Fernando 
Primo de Rivera. Probablemente fuera la relevancia pública del personaje la 
que suscitó semejante interés en la prensa de la época, en no pocos casos con 
noticias exageradas cuando no directamente fantasiosas. La industria existió, 
con instalaciones de entidad, y tuvo relevancia en la producción de cal a partir 
de mármoles de la zona. 

Fernando Primo de Rivera y Sobremonte, primer marqués de Estella 
(1831-1921), fue un destacado general proveniente de una familia de larga 
tradición militar. Llegó a ser Ministro de la Guerra y Capitán General de 
Filipinas, amén de otros cargos de menor relevancia. Era tío carnal del dictador 
Miguel Primo de Rivera, quien, según parece, veía en él un inspirador modelo 
de virtudes castrenses.  

En 1861, el alcalde de Robledo, Felipe Bernaldo de Quirós (un apellido 
con gran raigambre en la localidad), anuncia la subasta de arrendamiento de 

 
vinieron de Roma; y que en asegurándose de que pueden sacarse de una pieza los 
peldaños de la escalera del Palacio Nuevo, se reciban las proposiciones que se 
hicieren…”. 



unos “hornos de cocer cal y teja situados en esta jurisdicción y sitios de la 
cantera del Rey y Tejar”; y valora los hornos en 200 reales el de teja y 500 
reales el de cal, lo que señala que la obtención de cal era una actividad 
rentable79. La referencia a la “cantera del Rey” tiene su interés, porque durante 
la construcción del Escorial, Felipe II trataba de garantizarse el suministro de 
aquellos materiales que consideraba estratégicos –entre ellos, piedra de ciertas 
canteras, también de Robledo–, bien mediante la compra o imponiendo la 
producción en exclusiva80. Este parece ser el origen del topónimo “cantera del 
Rey”.  

Nueve años después –en 1870– Felipe Bernaldo de Quirós ya no es 
alcalde, pero se ha labrado un patrimonio inmobiliario considerable, que saca 
en arrendamiento. Y entre otras propiedades, una “tercera parte de calera en la 
cantera del Rey”81. La mayoría de estas propiedades están a “un paso de la 
estación de dicho pueblo (Robledo)”; pero la cantera, concretamente, está “más 
distante, pero en la misma jurisdicción”.  

En 1880, el mismo año en que Primo de Rivera viaja a Filipinas para 
hacerse cargo del gobierno insular, sale a subasta una finca en Robledo de 
Chavela, denominada Monte del Encinar82. Tiene una superficie de 1,6 millones 
de metros cuadrados y ha sido tasada en 10.420 pesetas. Parte de esta finca 
ocupa término municipal de Santa María de la Alameda (como posteriormente 
queda de manifiesto en disposiciones testamentarias del marqués).  

Según se desprende de un documento de 1886, sobre cesión de 
derechos de un remate hipotecario de esta misma finca a favor de Sixto Primo 
de Rivera (hermano del marqués), su padre –José Primo de Rivera– ya poseía 
terrenos en Robledo83. Por tanto, la relación de Fernando Primo de Rivera con 
Robledo de Chavela tendría un origen familiar. 

El “Monte del Encinar” –que en cartografía posterior aparecen como “El 
General” y “Casa del General”– se encuentran al norte y Noreste de la estación 
de Robledo de Chavela, e incluyen un pequeño afloramiento de mármoles junto 
a la vía férrea, al este de la estación. Se observan los restos de varias 
edificaciones y, hacia el este, lo que habría sido una cantera. Quiroga señala 
claramente la ubicación, tanto de la industria y la cantera, como del hotel: 
“Pasado el hotel del general Primo de Rivera, y entre este y la fábrica y cantera 
de cal que le sigue, propiedad del mismo [...]” Y sobre los hornos, añade: 

“Semejan grandes tinajones empotrados en el suelo, pero cuyas paredes 
están hechas de piedra ó ladrillo”84. En 1999, Sanz describe uno de ellos: 
“Tiene tres embocaduras y se construye mediante un gran muro de 

 
79 BOPM, 24-6-1861. 
80 Por ejemplo, en la RBE, donde en varios legajos se hace referencia a las “caleras de 
su majestad”; o en “MORA, A., Los canteros del jaspe de Espeja y Espejón en el s. 
XVI. Análisis de la figura del concesionario, UNED 2022”, donde refiere cómo Felipe II 
se reservó, prácticamente en exclusiva, la producción de mármoles y jaspes de esta 
localidad soriana. Lo mismo con las canteras de Macael (sierra de los Filabres) y otras 
muchas. 
81 LE, 25-8-1870. 
82 BOPM, 19-2-1880. 
83 AHPM, ref. ES28079.AHPM/0082.001//T.0037753, f. 4328r-4329v. 
84 QUIROGA, Y RODRÍGUEZ, F., Excursión… pp. 39-43. 



mampostería para contención de una ladera donde se excavan los hornos, y 
parece anterior a la construcción de la vivienda, existente ya en 1889”85. 

El hotel ya no existe, pero debía encontrarse en lo que hoy es la 
hospedería El Cedro, junto a la vía del tren. En el plano de la zona de la 
estación, de 192586, encontramos confirmación de todas estas referencias: 
Casas del General, Paseo de la Calera, hornos, hoteles… También aparece 
una capilla junto a las instalaciones fabriles. La prensa de la época menciona 
una capilla en el hotel, donde se celebraron sonadas bodas, pero no parece 
probable que, por su ubicación, fuera esta.  

No hemos ahondado en las, aparentemente, complejas vicisitudes 
hipotecarias y testamentarias de la familia, pero lo cierto es que, once años 
después de la subasta de la finca familiar de Monte del Encinar, en 1891, los 
terrenos son propiedad del marqués, y la fábrica parece estar en producción. 
Ese año se suceden anuncios en varios periódicos dando cuenta de los planes 
industriales de Primo de Rivera y las excelencias de sus productos. 
Encontramos reseñas de todo tipo. Por ejemplo, La Correspondencia de 
España del 31 de octubre de 1891 relata que la gran vida industrial de Robledo 
se debe al ilustre general, marqués de Estella, que ha instalado una moderna 
fábrica de cales semihidráulicas87. Y se hace eco del origen de esta iniciativa. 
Al parecer, al ir a edificar en su finca un hotel y otras dependencias, y 
tropezando con los inconvenientes del acarreo y altos precios de los 
materiales, pudo soslayarlos gracias a haber encontrado, dentro de sus 
terrenos, una cantera de mármol, cuya producción resulto ser de superior 
calidad.  

Otro periódico de la época titula: “El general Primo de Rivera, industrial”. 
Por este medio sabemos el nombre de su industria: El Pilar. Entre loas y 
halagos, propios de la época con los personajes influyentes, encontramos 
algunos datos relevantes como, por ejemplo, que la fábrica cuenta con 
máquina de vapor, molinos trituradores, hornos continuos, muelles, almacenes, 
vías secundarias, etc.88.  

En todas estas referencias en la prensa de la época, hay mucho de 
verdad y mucho de propaganda. Se menciona que la Compañía de Ferrocarril 
del Norte ha realizado una vía muerta de 700 metros que conduce hasta la 
fábrica89. No hemos encontrado rastro de tal cosa, ni en foto aérea, ni sobre el 
terreno, ni en los archivos ferroviarios90. Es probable que se tratase, 
simplemente, de una vía estrecha hasta el apeadero, para vagonetas de carga 
(instalaciones que se desmontaban una vez finalizada la actividad industrial).  

 
85 SANZ HERNANDO, A., Arquitectura…, p. 55. 
86 Mapa histórico de población de la estación de Robledo de Chavela, Madrid 1925, 
Instituto Geográfico y Estadístico. 
87  LCE, 31-10-1891.59 
88 LE, 3-11-1891. Examinadas las muestras por la Escuela de Minas “resultaron ser de 
calidad superior a todas las que se producen en la provincia”. 
89 EHM, 10-2-1891. 
90 Fundación de los Ferrocarriles Españoles. Archivo Histórico Ferroviario. Actas del 
Comité de Madrid, y Actas del Consejo de Administración. 



Tampoco parece que los mármoles del afloramiento tuvieran calidad 
ornamental: a pesar de los anuncios, nada indica que se pusieran en 
explotación y toda la dotación de la industria se encaminó a la obtención de cal.  

En la primavera de 1893, dos años después del supuesto hallazgo de 
“mármoles de gran calidad”, estos siguen sin explotarse. Así lo certifica La 
Época, que insiste en las “preciosas muestras” de mármoles grises de la 
cantera que el marqués de Estella posee en Robledo de Chavela y que –
señala– son “mármoles aún no conocidos en el mercado porque su 
descubrimiento data de fecha reciente”91. ¡No tan reciente! 

La publicidad en prensa de la industria del general siempre se refiere a 
cementos y cales hidráulicas, con datos de precios, de contacto, etc.92 y del 
uso de dichas cales en la construcción de varios edificios públicos; nada de 
mármoles. 

La producción se prolonga, al menos, hasta 1896. En el verano de 1894, 
el marqués nombra a Fernando Barca Clarac administrador de sus fincas en 
Madrid, incluida la fábrica de cal93. La intensa vida política y militar le impediría 
ocuparse personalmente de sus negocios, aunque hay constancia de sus 
frecuentes escapadas a Robledo para cazar o inspeccionar su industria94.  

La exitosa carrera militar y política de este personaje tiene su 
contrapunto en el infortunio familiar, ya que tuvo la desdicha de enterrar a su 
esposa María del Pilar y a sus tres hijas, fallecidas por diversas dolencias. No 
es ajeno a esta triste circunstancia el hecho de que el general viviera 90 años, 
una longevidad extraordinaria para la época95.  

Tras el fallecimiento de su hija Juana, en 1905, cambia el testamento y 
deja a su hija Mª Manuela, la finca del Encinar y aquellas otras heredadas de 
su esposa, en Robledo y Santa María de la Alameda, para agregarlas. Al 
fallecer Mª Manuela, en 1918, hace nuevo testamento dejando todas las 
propiedades a la única hija que sobrevive, Mª Dolores96. No sabemos si la 
industria de cal sigue activa. 

La estrecha relación de Fernando Primo de Rivera con Robledo se 
mantendría hasta su fallecimiento. Dos años antes del mismo, la prensa da 
cuenta de dos robos en sendos hoteles del marqués de Estella: La Cabaña (del 
que no teníamos noticia anterior) y La Calera, cuya ubicación se deduce 
fácilmente. Los robos se producen entre los días 10 y 17 de enero de 1919. 
Según la prensa de la época, se sustraen numerosos objetos de metal, un reloj, 
ropas, incluso tuberías de plomo… No parecían muy avispados los ladrones, ya 
que facturaron el botín a su nombre en la propia estación de Robledo con 

 
91  LE, 12-5-1893. 
92 GOP, 10-7-1892; La Dictadura, 18-1-1896. 
93 AHPN, referencias ES28079.AHPM/0082.001//T.0042843, f. 6399 y 
ES28079.AHPM/0082.001//T.0042843, f. 6409 
94 LE, 21-9-1892. 
95 La esperanza de vida hacia 1915 no llegaba a los 45 años. Bien es cierto que esta 
media era ampliamente sobrepasada por la escasa y privilegiada clase alta, en la que 
se enmarca la familia Primo de Rivera-Arias de Quiroga. 
96 AHPM, referencias ES28079.AHPM/0082.001//T.0042843, f. 6399 y 

ES28079.AHPM/0082.001//T.0042843, f. 6409 



destino a Madrid, lo que facilitó la detención de todos ellos97, miembros de una 
misma familia. La detención incluyó a un niño de solo once años.  

6.4. El Instituto Rubio 

Una de las obras más sonadas en el Madrid de finales del s. XIX, fue el 
Instituto de Terapéutica Operatoria del Dr. Federico Rubio y Galí (1827-1902). 
Este prestigioso cirujano es autorizado en 1880 para crear un “Servicio de 
técnica operatoria” en los bajos del hospital en el que trabaja: la Princesa. Era 
la primera vez en España que la organización médica de un hospital se 
establecía por “servicios”, dando lugar al desarrollo de nuevas especialidades. 
Con el tiempo, estas instalaciones se quedaron pequeñas y anticuadas, por lo 
que Rubio ideo la construcción de un nuevo hospital que llevaría el nombre de 
Instituto de terapéutica operatoria, más conocido como Clínica de la Moncloa o 
Instituto Rubio, a secas.  

La articulación del nuevo proyecto tiene como punto de partida una 
comida en el restaurante Lhardy, a la que asiste un nutrido grupo de médicos, 
que ya comprometen de su propio bolsillo 84.100 pesetas. El proyecto 
resultante, liderado por el Dr. Rubio y Galí, es muy novedoso: una institución 
benéfica, levantada mediante suscripción popular y con un fuerte componente 
pedagógico. Su lema: Todo para el enfermo, y cuanto más necesitado más 
atendido. 

Entre los benefactores del proyecto, está nuestro bien conocido 
Fernando Primo de Rivera, marqués de Estella, que regala toda la cal que 
pueda utilizarse en la construcción del edificio, cal proveniente de su industria 
de Robledo de Chavela98. 

Al final, la cuestación popular no fue la esperada, y el propio Dr. Rubio 
tuvo que costear la tercera parte de las 430.000 pesetas que costó la obra99. 

El Instituto Rubio fue destruido en el asedio de Madrid, durante la Guerra Civil y 
sus terrenos expropiados en favor del Departamento de Regiones Devastadas.  

6.5. El Palacio de Fomento 

En la madrileña plaza del Emperador Carlos V (Atocha), se alza el 
imponente edificio del Palacio de Fomento (hoy Ministerio de Agricultura, Pesca 
y Alimentación). Diseño del prestigioso arquitecto Ricardo Velázquez Bosco, 
alberga una de las escaleras más notables de nuestro patrimonio 
arquitectónico. Se ejecutó muy al final de las obras. El arquitecto albergaba 
muchas dudas respecto a los materiales a utilizar. Además, la situación 
económica previa al Desastre del 98 no permitía grandes alegrías 
presupuestarias. No obstante, se “echó la casa por la ventana” y en el verano 
de 1897 la regente María Cristina dio su visto bueno a un presupuesto adicional 
para una escalera que estaba llamada a ser el centro neurálgico del edificio100. 

 
97 LCE, 21-1-1919. 
98 LOE, 11-8-1895, reproduciendo un artículo de El Liberal. 
99 VÁZQUEZ DE QUEVEDO, F., “Instituto de terapéutica operatoria (1880-1939). 

Instituto Rubio y Galí, Instituto Moncloa. Contribución a las especialidades médicas y 
enfermería en España”, en Anales de la Real Academia Nacional de Medicina 
(Madrid), CXXII (2005) 411-432. 
100 ARBEX, J. C., El Palacio de Fomento, Madrid 2011, pp. 121-123. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Ricardo_Vel%C3%A1zquez_Bosco


El primer candidato fue el mármol blanco de Macael, pero fue desechado 
–entre otras razones– por los inconvenientes de suministro y transporte que ya 
encontrara Felipe II, trescientos años antes, en la construcción del Monasterio 
del Escorial. Finalmente se optó por mármol italiano de Carrara, de la variedad 
Bardiglio, un mármol gris claro, veteado en blanco, de textura uniforme. Su 
transporte en tren, desde el puerto de Alicante, ofrecía más garantías que 
hacerlo en carros desde Almería.  

Para los zócalos previos a la escalinata se consideró adecuado el ya 
conocido mármol gris oscuro de Robledo de Chavela. Se utilizaron 7.200 m3 de 
Carrara y 4.500 m3 de Robledo101. Lo cierto es que observando in situ la 
escalera, los mármoles claramente procedentes de Robledo parecen 
encontrarse en cantidad muy inferior. Sea como fuere, el conjunto ofrece un 
aspecto magnífico.  

6.6. Otras referencias documentales  

6.6.1. Finca y Palacio de El Quejigal  

Situado en el actual municipio de Cebreros, al oeste del río Cofio, en 
tiempos de Felipe II era tan solo un despoblado del que apenas quedaba nada. 
Al igual que hizo con otros muchos poblados y fincas de la zona, el rey mandó 
comprarla, inicialmente para abastecer de madera las obras del Monasterio, y 
una vez eliminada toda la superficie forestal, la dedicó a la producción de vino y 
aceite para dar sustento económico al complejo monacal102. 

En la finca existía un palacio en bastante mal estado y hacia 1580 se 
iniciaron las obras de restauración y ampliación de los edificios que darían 
soporte a esta explotación: bodegas, lagares, hornos de ladrillo para abastecer 
al Monasterio, una venta y una capilla.  

El Quejigal se nutrió de muchos artesanos y materiales que ya se 
estaban usando en la construcción del Monasterio. Existen varias referencias 
en los libros de contabilidad del Monasterio, por ejemplo, el pregón dado en 
1579 en las localidades de Manzanares, Chozas, Cereceda, Robledo de 
Chavela, las Navas, Pelayos de la Presa, San Martín de Valdeiglesias y 
Cebreros para proveer 15.000 fanegas de cal; u otro similar dado en 1581 en 
Robledo, Navalagamella, Valdemaqueda, Pelayos y las Navas para acarrear 
20.000 fanegas procedentes de Robledo y las Navas103. 

Tras la desamortización de 1869, la finca pasó a manos particulares y, 
tras varias transmisiones, fue adquirida por los propietarios de las bodegas 
Vega Sicilia104. 

6.6.2. El altar de la Capilla Mayor de la Catedral de Segovia  

Francesco Sabatini y Robledo de Chavela vuelven a cruzar sus caminos 
en la Historia. Esta vez el motivo es el altar de la Capilla Mayor de la Catedral 

 
101 ARBEX, J. C., El Palacio…, pp. 121-123. 
102 CHÍAS NAVARRO, P., “Fincas y cazaderos reales en el entorno del Monasterio de 

San Lorenzo de El Escorial: tradición medieval e influencia flamenca”, en Revista de 
Expresión Gráfica Arquitectónica (Valencia), 19 (2014) 46-53.  
103 ANDRÉS MARTÍNEZ, G. de, (OSA), Inventario…, p. 96. 
104https://www.diariodeavila.es/noticia/z92613e1c-a336-edea-

4db8d82507e636c6/202302/el-quexigal-en-cebreros-podria-albergar-un-hotel-de-lujo. 

https://www.diariodeavila.es/noticia/z92613e1c-a336-edea-4db8d82507e636c6/202302/el-quexigal-en-cebreros-podria-albergar-un-hotel-de-lujo
https://www.diariodeavila.es/noticia/z92613e1c-a336-edea-4db8d82507e636c6/202302/el-quexigal-en-cebreros-podria-albergar-un-hotel-de-lujo


de Segovia. En 1770, Carlos III asume la iniciativa de financiar la decoración de 
la capilla mayor de esta hermosa y tardía catedral gótica de Segovia y encarga 
el trabajo a Sabatini. El arquitecto presenta tres proyectos y es elegido uno, 
que “solo” combina veinticuatro clases de mármoles de todos los puntos 
cardinales de España y, entre ellos, uno de Robledo, que se utiliza para el 
basamento del altar mayor105. Algunas fuentes indican que este material es 
granito gris, pero en realidad es el característico mármol oscuro que ya 
conocemos. Solo es una pequeña franja en la base y un peldaño del altar, pero 
en obras de tan excelsa calidad artística, todo suma. 

6.6.3. El reloj de la Real Casa de Aduanas  

La historia de la construcción de este edificio –que hoy alberga el 
Ministerio de Hacienda– es bastante curiosa y accidentada. Este majestuoso 
edificio fue un encargo de Carlos III a Francesco Sabatini en 1761. Por aquel 
entonces, Sabatini no daba abasto con los encargos de su monarca. 
Concretamente, andaba ocupado con la escalera del Palacio Real, de la que ya 
hemos hablado en el apartado 6.2.   

Al hacer el vaciado del solar, se dañó accidentalmente el viaje de agua 
del alto Abroñigal, lo que provocó el derrumbe de las galerías y la inundación 
del solar. A partir de ahí, la cosa se fue complicando con la intervención de 
multitud de actores y técnicos para ver cómo se resolvía el problema y, lo más 
importante, quién lo pagaba. Invitamos al lector a conocer esta curiosa historia 
a través de la prensa del momento106.  

La única presencia documentada de mármol de Robledo en este notable 
edificio se circunscribe al reloj del patio principal, consistente en una pequeña 
pieza central de mármol azul que albergaba las manillas107. Y hablamos en 
pasado porque ya no existe: en reformas posteriores, los distintos mármoles 
que conformaban la esfera fueron reemplazados por una sencilla caliza blanca 
de Colmenar. 

6.6.4. El Hospital Militar de Carabanchel  

El incendio, ocurrido el 5 de febrero de 1889, en el antiguo Hospital 
Militar de la calle Princesa (Madrid), puso de manifiesto la necesidad de 
dotarse de un nuevo espacio, más moderno y adecuado a los tiempos. El 
Ayuntamiento de Carabanchel cedió los terrenos; del proyecto y dirección de 
obra se encargó el capitán de ingenieros, Manuel Cano y León, que también se 
había ofrecido a colaborar en la construcción del Instituto Rubio. 

A primeros de 1891, los ingenieros militares encargados de los 
suministros ya están evaluando distintos materiales, entre ellos el cemento (cal 
hidráulica) que habrá de utilizarse en la obra, encontrando muy consistentes las 
uniones realizadas con la cal procedente de Robledo108. 

 
105 GÓMEZ DE SOMORROSTRO, Y MARTÍN, A., Manual del viajero en Segovia, 

Segovia 1861, p. 51. 
106 GM, 29-7-1871. 
107 BERNABÉ MONTALBÁN, F., La Real Casa de la Aduana de Madrid, Castellón 

2009, p. 44. 
108 EHM, 10-2-1891. El periódico se hace eco de los ensayos realizados con la cal 

hidráulica de Robledo, indicando que “los ladrillos unidos con el cemento de Robledo, 



En 1892, el Ministro de la Guerra faculta a la Comandancia de 
Ingenieros de Madrid para contratar con la fábrica de Robledo de Chavela el 
suministro de toda la cal necesaria durante cuatro años109. La procedencia no 
es otra que la fábrica de Primo de Rivera. La prensa señala que el contrato –
obtenido en pública subasta– implica el suministro de 10.000 hectólitros 
anuales de cal110. 

Durante la Guerra Civil el hospital sufre importantes daños, y no reabre 
sus puertas hasta 1940. A partir de 1971 se realiza una gran ampliación que 
implica el derribo de casi todos los pabellones antiguos y culmina con el actual 
Hospital Central de la Defensa Gómez Ulla, que ya forma parte de la red de 
hospitales del Sistema Nacional de Salud. Actualmente solo sobrevive uno de 
los edificios originales, un precioso ejemplo de arquitectura 
asistencial/hospitalaria, de ladrillo y piedra, ya sin usos asistenciales, pero 
testigo de aquel gran proyecto hospitalario. Su fábrica de ladrillo –unida por los 
cementos hidráulicos de Robledo– sigue mostrando, 130 años después, un 
excelente estado de salud (como corresponde a un hospital). 

 

6.6.5. Monumento al General Cassola  

La aportación de Robledo a esta estatua, obra de Benlliure, se limitó a la 
base del pedestal y algunos peldaños111. Tras varios traslados desde su 
emplazamiento original de 1892 (junto al antiguo Cuartel de la Montaña, en los 
jardines de Ferraz, hoy Parque del Oeste), la estatua ha terminado su periplo 
en el Paseo de Moret, frente al Cuartel General del Ejército del Aire. 

Se trata de una estatua dedicada al Teniente General Manuel Cassola 
Fernández, obra de Mariano Benlliure. En el pedestal, una leyenda que debería 
aplicarse, no solo al Ejército, sino a cualquier servidor público: El ejército debe 
estar organizado de suerte que nada tenga que temer de la justicia ni que 
esperar del favor. 

Tras la restauración del monumento, los mármoles de Robledo fueron 
sustituidos por chapa de granito y molduras de piedra artificial112. 

6.6.6. La Marmolera Española  

La industria de Primo de Rivera no fue la única iniciativa comercial 
centrada en los mármoles de la zona. Anteriormente, el 25 de febrero de 1881, 
se constituye ante notario una sociedad anónima –La Marmolera Española– en 
la que participan vecinos de la zona, empresarios del sector y profesionales 
liberales de la capital. Destacan José Chamadoira, propietario de un aserradero 
de mármoles junto al río Guadarrama (Torrelodones), o Mariano Bernaldo de 

 
se pueden romper por cualquier parte menos por el sitio de la juntura”; una cal de gran 
calidad… o unos ladrillos no muy buenos. 
109 DOMG, 19-7-1892. 
110 RM, 1891. 
111 El dato lo proporciona Francisco Quiroga en el relato de su excursión geológica de 

1893 a Robledo. Señala que procede de las canteras situadas junto a la urbanización 
Río Cofio. 
112 Proyecto para la rehabilitación del Monumento al teniente General 

Manuel Cassola (Distrito de Moncloa-Aravaca). Madrid, Archivo de Villa, INV-940-419–
1300. 



Quirós, perteneciente a una familia de la comarca vinculada con intereses 
políticos e inmobiliarios. El objeto de la sociedad es la explotación de canteras 
de mármol que ya están activas en Santa María de la Alameda. Desconocemos 
cuáles, pero sin duda, estarían entre las estudiadas. 

  



VII. APÉNDICE GRÁFICO113 

 

 

Figura 1. Mapa con las canteras históricas de mármol vinculadas a Robledo de 
Chavela 

 
113 Las fotos son de los autores, excepto la basílica del Escorial (Graeme Churchard), 

la biblioteca del Monasterio (José María Cuellar) y la escalera del Palacio Real 
(Herbert Frank), todas con licencia Creative Commons. 



 

 

Figuras 2 y 3. Muestras de mármoles y otras rocas metacarbonatadas114 de las 
canteras estudiadas. El número señala la cantera de procedencia. Las rocas 

seleccionadas no son necesariamente las de explotación principal 

 
114 La muestra 15 izquierda es una serpentinita, sin presencia de carbonatos, pero con 

usos similares a los del mármol 



 

Figura 4. Robledo de Chavela. Cantera nº 1, hornos y foto aérea de localización (1 y 6, 
hornos; 2, 3 y 5, canteras; 4, instalaciones auxiliares) 

 

Figura 5. Santa María de la Alameda (El Pimpollar). Cantera nº 11, hornos y foto aérea 
de localización (4, 6 y 7, hornos; 1, 2 y 3, canteras; 5, instalaciones auxiliares) 



 

 

Figura 6. Algunos lugares del Monasterio del Escorial con presencias seguras y 
posibles de mármoles de Robledo. 1, pavimento de la basílica; 2, pavimento de la 
celda prioral; 3, peanas de altares laterales y auxiliares; 4, fuentes de dos patios del 
colegio; 5, pavimento de la biblioteca; 6, pavimento del claustro bajo; 7, fuentes de 
Mascarones; 8, chimeneas de la galería de paseo 

 



 

 

Figura 7. Otras presencias de cal y mármoles de Robledo confirmadas: 1, peldaños de 
la escalera del Palacio Real; 2, cipollino del lapidario de Carlos III; 3, base del altar de 
la Capilla Mayor de la catedral de Segovia; 4 y 5, zócalos de la escalera del Palacio de 
Fomento; 6, Hospital Militar de Carabanchel 

 



 

 

Figura 8. La fábrica de cal de Primo de Rivera (cantera nº 2): 1, plano de la estación 
de ferrocarril de Robledo, 1925; 2, La Dictadura, 18-1-1896; 3, Gaceta de Obras 

Públicas, 10-7-1892 

 

VIII. ABREVIATURAS 

AGP. Archivo General de Palacio 
AGS. Archivo General de Simancas 
AHN. Archivo Histórico Nacional 
AHPM. Archivo Histórico de Protocolos de Madrid 
AHPN. Archivo Histórico de Protocolos Notariales 
BOPM. Boletín Oficial de la Provincia de Madrid 
ILE. Institución Libre de Enseñanza 
IGN. Instituto Geográfico Nacional 
MAGNA. Mapa Geológico Nacional 
MNCN. Museo Nacional de Ciencias Naturales 



OSA. Orden de San Agustín 
RAH. Real Academia de la Historia 
RBE. Real Biblioteca del Escorial 

 

Prensa 

DOMG. Diario Oficial del Ministerio de la Guerra 
EHM. El Heraldo de Madrid 
EM. Estadística Minera 
GM. Gaceta de Madrid 
GOP. Gaceta de Obras Públicas 
LCE. La Correspondencia de España 
LE. La Época 
LOE. La Oceanía Española 
RM. Revista Minera 

 

Agradecimientos  

A los arquitectos José Guillermo Escudero Martínez y Jimena Campillo 
González, de la Oficialía Mayor del Ministerio de Agricultura, Pesca y 
Alimentación, por su docta tutela durante nuestra visita al Palacio de Fomento. 

A Aurelio Nieto Codina, responsable de las colecciones de Geología del 
Museo Nacional de Ciencias Naturales, que nos enseñó muestras de mármoles 
y otras rocas procedentes de la zona de estudio. 

Al P. Jaime Sepulcre Samper (OSA), bibliotecario del Monasterio del 
Escorial, por su inestimable ayuda en descifrar los siempre complicados legajos 
del siglo XVI. 

A Antonio Alcázar Borja, por su orientación y sugerencias que nos han 
ayudado a centrar el correoso problema histórico de “las Navas”.  

A Rocío Muñoz-Cobo de la Macorra y Arturo Ruíz Serrano, que nos 
pusieron en contacto con Miguel González-Quijano, vecino de Las Navas, 
gracias al cual fue posible localizar las históricas canteras de Cabeza del 
Colmenar. 

A Arturo Mohíno Cruz, amigo y consultor obligado en la vertiente 
histórica de todas nuestras pesquisas. 

 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 

 

 

La arquitectura del agua en las huertas del Monasterio de el Escorial 
Water architecture in the orchards of the monastery of el Escorial 

 

Javier GONZÁLEZ GRANADOS1 
 

 

Resumen: El Monasterio de El Escorial es una obra maestra de la arquitectura 
que ha atraído durante siglos a arquitectos, artistas e historiadores. Aunque ha 
sido ampliamente estudiado, algunos de sus elementos han recibido menos 
atención debido a su menor escala o relevancia histórica. 
Este estudio analiza elementos clave para el funcionamiento del monasterio, 
como el Real Nevero, el Estanque Grande y el sistema de riego de las huertas, 
todos vinculados al uso y gestión del agua. Estas infraestructuras fueron 
fundamentales para el autoabastecimiento de la comunidad monástica, 
basándose en la optimización de los recursos naturales.  
La investigación se basa en trabajo de campo, mediciones in situ y la generación 
de documentación gráfica inédita, contribuyendo a una comprensión más 
completa del patrimonio funcional del monasterio. 
 
Abstract: The Monastery of El Escorial is a masterpiece of architecture that has 
attracted architects, artists, and historians for centuries. Although it has been 
widely studied, some of its elements have received less attention due to their 
smaller scale or lesser historical relevance. 
This study examines key elements essential to the monastery’s functioning, such 
as the Real Nevero, the Estanque Grande, and the orchard irrigation system, all 
linked to water use and management. These infrastructures were fundamental to 
the monastery’s self-sufficiency, relying on the optimization of natural resources. 
The research is based on fieldwork, on-site measurements, and the creation of 
previously unpublished graphic documentation, contributing to a more 
comprehensive understanding of the monastery’s functional heritage. 
 
Palabras clave: Monasterio del Escorial, pozo de nieve, estanque, regadío, 
huertas, patrimonio. 
Key words: icehouse, pond, irrigation, orchards, heritage. 
  

 
1 Universidad Politécnica de Madrid, E.T.S. Arquitectura. Correo electrónico: 
javier.gonzalez.granados@alumnos.upm.es 
 



SUMARIO: 
I. Metodología 
II. El pozo de nieve 

2.1. Análisis del tipo 
2.1.1. Antecedentes 
2.1.2. Clasificación 

2.2. El Real Nevero del Monasterio de el Escorial 
III. El riego en las huertas 

3.1. Las fuentes de agua del Monasterio de el Escorial 
3.2. El Estanque Grande y el sistema de riego 

3.2.1. El Estanque 
3.2.2. Las huertas 

IV. Conclusión 
 
 

Recibido: enero 2025  
Aceptado: marzo 2025 
  



I. METODOLOGÍA 
La escasa bibliografía existente sobre los elementos auxiliares del 

monasterio motivó la búsqueda de información en fuentes originales, 
concretamente en crónicas de la época elaboradas por Fray José de Sigüenza 
durante la construcción del monasterio. 

Se realizaron visitas al lugar, donde se tomaron fotografías y se realizaron 
croquis y mediciones de las dimensiones del pozo de nieve, algunos elementos 
del estanque y el Jardín de los Frailes y de las conducciones del sistema de riego 
de las huertas. También se recabó información de tipo cualitativa sobre el 
funcionamiento actual de las huertas gracias a una entrevista con el personal 
encargado. 

Además, se trabajó con el Modelo Digital del Terreno con paso de malla 
de 2m (Instituto Geográfico Nacional, 2023) con el que se obtuvieron las curvas 
de nivel con una equidistancia de un metro. Se compararon ortofotos del lugar 
de diferentes épocas (Vuelo Americano serie B 1957, Vuelo Interministerial 
1973-1986 e imágenes actuales) para analizar la evolución del área de estudio 
en las últimas décadas). 

Posteriormente se realizaron planimetrías y modelos 3D de los diferentes 
elementos a partir de la documentación existente y las medidas tomadas in situ. 
Esto último permitió generar secciones y plantas inéditas en las que se 
relacionan el pozo de nieve, el estanque y las huertas entre sí y con el 
monasterio. 

Como parte de la investigación, también se estudiaron diferentes 
soluciones empleadas para la construcción de pozos de nieve en distintas 
épocas y localizaciones. Estos se han redibujado en sección a la misma escala 
con un criterio gráfico uniforme para realizar un análisis comparativo. Mediante 
este método se han extraído conclusiones respecto a su construcción con el fin 
de complementar la documentación existente. 

 
II. EL POZO DE NIEVE 
2.1. Análisis del tipo 

Los pozos de nieve se han empleado de manera extensa a lo largo del 
tiempo, pero debido a su función humilde y a la desaparición de esta, se han 
esfumado poco a poco hasta dejar de formar parte del imaginario colectivo. Por 
tanto, antes de comenzar a hablar sobre ellos es necesario explicar qué son y 
cómo funcionan. 

Las definiciones que se pueden encontrar sobre los pozos de nieve son 
variadas, pero en su acepción más esencial son «los artefactos que, antes de la 
llegada de la industria mecánica del hielo a finales del siglo XIX, hicieron posible 
la conservación de los alimentos a través del frío»2. Se trata de excavaciones 
troncocónicas en el terreno, en las que se deposita y compacta la nieve 
convirtiéndola así en hielo durante el invierno, para posteriormente extraerlo 

 
2 PRIETO, E., Historia medioambiental de la arquitectura, Madrid 2019, p. 136. 



durante verano3. Suelen situarse en las proximidades de fuentes de agua dulce 
como ríos y lagos para facilitar el transporte del hielo hasta las cavidades que lo 
acogen. La nieve o trozos de hielo se depositan en el pozo en tongadas de entre 
20 y 50 cm de espesor4, compactándolas y cubriéndolas posteriormente con 
capas de material aislante, que dependiendo del lugar puede ser paja seca, 
helechos o virutas de madera. 

El correcto funcionamiento de un pozo de requiere de tres características 
fundamentales: Aislamiento, ventilación y drenaje5. En el caso del aislamiento, 
el terreno se convierte en algo esencial, ya que debido a su gran masa e inercia 
térmica impide el intercambio de calor. Esto permite que, a lo largo de todo el 
año, la temperatura permanezca constante, lo que resulta beneficioso para 
mantener una temperatura baja en el interior de forma que se consiga frenar el 
proceso de licuado del hielo. El pozo generalmente se encuentra cubierto por 
una construcción que puede ser o de fábrica o de madera. Las más comunes, 
emplean una cubierta en forma de cúpula, para limitar la transmisión de calor 
con el exterior debido a su factor de forma. En la parte superior de las cúpulas 
suele aparecer un hueco para permitir la correcta ventilación del espacio y evitar 
así problemas de condensación. Es fundamental que el aire interior permanezca 
seco con el fin de evitar que el hielo se derrita de forma rápida. 

A fin de garantizar la preservación de la masa helada, es indispensable 
evacuar el agua líquida ya que esta acelera en gran medida el proceso de fusión. 
Cuando se produce dicha fusión, el agua desciende entre la masa de hielo y las 
paredes. En cantidades pequeñas, esta puede volver a congelarse al entrar en 
contacto con la propia masa de hielo, pero por lo en general desciende hasta 
llegar a la parte inferior6. 

Con el propósito de conseguir un drenaje adecuado es fundamental que 
los pozos de nieve estén construidos sobre terrenos secos para impedir que la 
propia humedad del suelo, acelere el proceso de fusión del hielo en el interior. 
Por ello es primordial, que la base del pozo se encuentre por encima del nivel 
freático y sumado a ello es importante que, los terrenos sobre los que se 
construyan, sean de tipo granular y no cohesivo, con texturas francas y franco-
arenosas con un mayor contenido en arenas, ya que los suelos arcillosos tienen 
tendencia a estar saturados y no permiten realizar el drenaje de manera 
adecuada. 

Existen dos métodos principales empleados en la evacuación del agua. 
En el primero de ellos, se construye un agujero en el suelo que se rellena de 
grava gruesa. La grava permite que el agua descienda hasta entrar en contacto 
con el terreno donde termina infiltrándose en el subsuelo. El segundo método se 
compone de una canalización que se introduce en el terreno y aleja el agua del 
hielo. Las conducciones pueden acabar tras unos metros para que el agua se 

 
3 ATERINI, B., “Dome as a Solution to the Technology Problem of Ice Conservation”, en 
Cupole-Domes, 3, nº 1 (2018) 39. 
4 CHÍAS, P., y ABAD, T., “La construcción del entorno del Monasterio de San Lorenzo 
de El Escorial. Agua, territorio y paisaje”, en Informes de la Construcción, Vol. 66 (2014) 
7. 
5 GAGE, M., y GAGE, J., “Stone Chambers: Root Cellars, Ice Houses, or Native 
American Ceremonial Structures?”, en ASC Bulletin, 77 (2015) 81. 
6 BUXBAUM, T., Icehouses, Londres 2008, p. 15. 



infiltre en el terreno o pueden continuar hasta llegar a aljibes o incluso como en 
el caso del Palazzo Pitti, continuar hasta el interior del palacio, donde se 
almacena para después ser empleada para diversos fines7. 

Otro aspecto a mencionar en estas construcciones es la elección de la 
geometría circular o elíptica utilizada en planta, que resulta en una simetría radial 
que equilibra los empujes del terreno. Esto permite que el espesor del interior 
pueda ser inferior a 60 o 70 cm, incluso para pozos de 10 a 15 m de diámetro8. 
Dichas dimensiones son muy inferiores a las que se necesitan para equilibrar los 
mismos empujes en una planta cuadrada. 

La elección de la forma troncocónica para su construcción corresponde a 
dos motivos principalmente. El primero de ellos es la obtención de una mayor 
capacidad volumétrica con la menor superficie de contacto con el exterior9, lo 
que permite disminuir la entrada de calor. El segundo es que la forma 
troncocónica facilita el proceso constructivo. Esto se debe a que, al generarse 
un talud, la excavación resulta menos compleja en relación a la estabilidad del 
terreno. Debido a que el empuje que ejerce el terreno aumenta a medida que se 
desciende, la excavación vertical resulta una labor compleja ya que dependiendo 
de los materiales que compongan el terreno, su estabilidad puede verse muy 
comprometida. 

 
2.1.1. Antecedentes 
Existen registros sobre pozos de nieve en China datados en el siglo VIII 

a.C. Se cree que posteriormente los mongoles los introdujeron en la península 
de Irán10. Este sistema de pozos también fue utilizado por los romanos que, al 
reconocer su gran utilidad, lo difundieron por todo el imperio, sentando con ello 
las bases de lo que posteriormente en la Edad Media fue una práctica extendida 
en toda Europa (fig. 1). 

También en España, los pozos de nieve fueron un elemento frecuente en 
la geografía, especialmente en zonas montañosas, debido a la abundancia de 
nieve. En sus inicios y versiones más sencillas fueron simples excavaciones en 
la tierra como aún se puede apreciar en El Pozo de las Nieves (La Garganta, 
Cáceres). Estas construcciones más primitivas posteriormente se adaptaron y 
mejoraron incorporando nuevas técnicas que incrementaron su eficiencia y la 
duración del hielo. Al igual que ocurrió en Italia, estas construcciones alcanzaron 
su punto álgido durante el siglo XVII.11 

En Inglaterra el aumento del uso y la demanda de estas construcciones 
se retrasó hasta el siglo XVIII cuando pasaron a ser un elemento de servicio en 

 
7 ATERINI, B., “Dome as a Solution ...  Conservation”, 2018, p. 42. 
8 Ibidem, p. 40. 
9 Ibidem, p. 39 
10 KAZEMI, A.G., y SHIRVANI, A. H., “An Overview of Some Vernacular Techniques in 
Iranian Sustainable Architecture in Reference to Cisterns and Ice Houses”, en Journal 
of Sustainable Development, 4, n.o 1 (2011) 265. 
11 BALBONI, L., y CORRADINI, P., “The Construction of Ice Houses in the Aristocratic 
Residences in the Emilia Countryside”, en 5th International Congress on Construction 
History (Chicago), 113 (2015), p. 5. 



las casas señoriales12, que frecuentemente lo incluían como pabellón en los 
jardines. Es en estos casos donde su uso se extendió a lo largo del siglo XIX y 
donde se introdujeron nuevas variaciones y mejoras. Aunque inicialmente se 
emplearon para la conservación de alimentos y elaboración medicamentos, 
posteriormente se desarrolló su uso comercial en época preindustrial para la 
producción y venta del hielo para familias adineradas. Posteriormente, su uso 
más frecuente estuvo asociado a la industria del pescado13. 
 

2.1.2. Clasificación 
A la hora de realizar una diferenciación entre los distintos tipos de pozos 

de nieve que se han construido a lo largo del tiempo, se puede hablar de dos 
grupos principales, pozos con la parte superior enterrada y pozos con la parte 
superior exenta. 

Los pozos enterrados son aquellos que además de tener parte excavada 
en contacto directo con el terreno, una vez realizada la cúpula o bóveda de 
cubierta, ésta se ha ocultado con tierra para incorporar la construcción al terreno 
por completo. En ocasiones, se procede a añadir tierra directamente por encima 
de la construcción generando un pequeño montículo que la esconde (por ej. 
Bosco Albergati, Emilia-Romaña). En estas soluciones topográficas el pozo 
suele ser más esbelto y profundo que en los casos en los que se cubre el 
conjunto manteniendo el suelo su apariencia original (por ej. Rocca Rangoni, 
Emilia-Romaña). Para conseguir este resultado se realiza una excavación previa 
más profunda, de forma que, al ejecutar la cúpula, esta también queda por 
debajo de la cota original del terreno, lo que permite cubrir más fácilmente y 
disimular por completo su existencia. Estos últimos suelen ser estancias de 
mayor diámetro y menor profundidad. En ambos casos el acceso se realiza 
mediante un túnel enterrado. 

En el caso de los pozos de nieve exentos, el elemento abovedado se deja 
expuesto al exterior (por ej. Tapeley Park, Devon) o se complementa con una 
pequeña construcción a modo de pabellón (por ej. Heveningham Hall, Suffolk). 
Esta construcción puede ser de madera o de mampostería. 

En todos los casos, tanto enterrados como exentos, los diseños se fueron 
mejorando con el paso del tiempo, apareciendo accesos a modo de galería que 
contaban con varias puertas, algunas incluso con juntas de plomo para sellarlas 
e impedir la circulación del aire y la entrada de humedad del exterior. Durante el 
siglo XIX en Inglaterra se hicieron numerosas e innovadoras propuestas que 
incluían paredes dobles con cámara de aire, y otros métodos para maximizar el 
aislamiento del interior de la estancia. 
 
2.2. el Real Nevero del monasterio de El Escorial 

“Aunque existía un pozo en la zona de la Pizarra –El Campillo– anterior a 
la fundación del Monasterio, para servicio del conjunto escurialense se 
construyeron un total de cuatro pozos más: tres de ellos en las cumbres 

 
12 KAZEMI, A.G., y SHIRVANI, A. H., “An Overview of Some Vernacular ... Houses”, en 
JoSD, 4, n.o 1 (2011) 265. 
13 BUXBAUM, T., Icehouses, p. 28. 



de San Juan, situados en zonas de umbría por encima de los 1.600 m de 
altitud”14.  
El Real Nevero del Monasterio de El Escorial, fue el último pozo en 

construirse. Se encuentra ubicado en las huertas del Monasterio y tenía como 
objetivo almacenar de manera local el hielo obtenido de los neveros de la 
montaña15. 

El pozo de nieve de El Escorial (fig. 2) se encuentra al suroeste del 
monasterio, frente al acceso a las huertas, entre el estanque y la Cachicanería. 
La construcción se encuentra estratégicamente ubicada en el punto de mayor 
cota en el área dedicada a las huertas, lo que permite que tenga condiciones 
prácticamente ideales en lo referido al terreno. Su posición en la cima de un 
montículo garantiza que el agua expulsada por el desagüe del nevero en su parte 
inferior se infiltre en el terreno. Se evita de este modo que el nivel freático pueda 
ascender y ocasionar problemas para la conservación del hielo.  

A pesar de que no existe documentación específica en cuanto a sus trazas 
originales y que se desconoce con seguridad la autoría de este pozo de nieve, 
se le adjudica a Francisco de Mora16, que sustituyó a Juan de Herrera en las 
últimas fases de la construcción del complejo del monasterio, y que además se 
encargó de realizar entre otras, las obras del Estanque Grande, próximo al pozo. 

Al observar las limitadas representaciones gráficas del monasterio en las 
que aparece el pozo de nieve, se puede apreciar que a diferencia del estanque 
se trata de un elemento que no pretende pertenecer al conjunto arquitectónico 
de manera directa y que se construyó con fines más utilitarios. Esto se debe 
principalmente a que, a pesar de encontrarse en una ubicación desde la cual es 
visible, se encuentra desconectado del resto de elementos y recorridos. En estas 
representaciones también se puede apreciar que el pozo de nieve estaba 
apoyado directamente en el terreno, sin la plataforma sobre la cual actualmente 
se encuentra. 

A finales del siglo XIX, con el desarrollo industrial de máquinas frigoríficas, 
los pozos de nieve perdieron su popularidad en todo el mundo. Es por ello que 
se puede pensar, que en algún momento el pozo de nieve del monasterio dejó 
de ser utilizado y por tanto su mantenimiento se vio afectado. Algunas imágenes 
históricas sugieren que, al menos desde 1929 el pozo estuvo fuera de servicio 
debido al derrumbamiento de su cubierta. Este estado continuó al menos durante 
la década de 1950, como se puede comprobar en las ortofotos realizadas 
durante el Vuelo Americano serie B en 1956. La baja resolución de las imágenes 
no permite distinguir a primera vista el estado de la cubierta, pero analizando las 
sombras arrojadas y la dirección del sol en el momento de la toma, parece 
evidente que la cubierta permanecía en el mismo estado. 

El siguiente conjunto de ortofotografías corresponde al vuelo 
Interministerial de 1973-1986 y en él se puede apreciar que la cubierta se 
encuentra reconstruida. En estas imágenes aparece por primera vez la 
plataforma de granito y las escaleras que ascienden hasta el pozo de nieve. En 
la década de 1960 se restauraron las cubiertas del monasterio debido a un 

 
14 CHÍAS, P., y ABAD, T., “La construcción del ... paisaje”, en IdlC, Vol. 66 (2014) 7. 
15 Ibidem, p. 8. 
16 Idem 



incendio que tuvo lugar en las cocinas. Por este motivo se podría asumir que, 
durante el proceso de restauración se actuara también en el pozo de nieve para 
la reconstrucción de su cubierta. La construcción de la plataforma y la escalinata 
debe pertenecer al periodo comprendido entre la reconstrucción de las cubiertas 
y la celebración del cuarto centenario del final de la construcción del monasterio 
en 1984. 

Debido a la falta de documentación fiable, para poder llevar a cabo la 
investigación, se ha procedido a realizar visitas al lugar para la toma de datos in 
situ. Mediante la toma de fotografías y dimensiones de la pieza de estudio se ha 
podido realizar una planimetría con gran precisión. Se tomaron las medidas de 
los cuatro alzados, lo que permitió ajustar y deformar las fotografías ortogonales 
de los alzados para dibujar los despieces de los sillares de piedra que componen 
la construcción. También se midieron los espesores de los muros y las 
dimensiones interiores, tanto del espacio libre como los diámetros del pozo. 

La construcción está formada por tres elementos principales: la cubierta, 
los muros y el pozo. La cubierta tiene cuatro paños que forman un chapitel tejado 
con láminas de pizarra. Como ya se ha mencionado, se trata de una 
reconstrucción realizada durante la década de 1960 por lo que en su interior 
cuenta con un entramado metálico relleno con piezas cerámicas que se sustenta 
sobre unas cerchas también metálicas. Se trata de dos cerchas triangulares Pratt 
que cruzan la planta de manera diagonal y que se apoyan en las esquinas de los 
muros de piedra (fig. 3). 

Los muros forman una planta rectangular con unas dimensiones 
exteriores de 13,45x11,10 m e interiores de 11,05x8,67 m, lo que implica un 
espesor de muro de 1,20 m (fig. 4). Están construidos con grandes sillares de 
granito cuya altura se encuentra en torno a 35 cm. Los alzados norte y sur son 
los de mayor dimensión y cuentan con un hueco centrado cada uno (fig. 5). En 
este se ubican las puertas, que tienen 1 m de ancho y una altura de 1,9 m y están 
cubiertas por un dintel de piedra. Los muros alcanzan una altura de 2,25 m y 
sobre ellos se encuentra una cornisa de granito de 25 cm de altura, que vuela 10 
cm sobre el contorno del muro. 

El pozo no es circular, como se suponía en un principio, sino que está 
achatado formando una elipse. Los ejes de esta miden 8,40 m y 7,40 m de 
manera que se adapta a las proporciones del espacio interior para producir un 
margen a cada lado que permita el paso en torno al pozo (fig. 6). 

En la actualidad el pozo se encuentra lleno, posiblemente de restos de los 
escombros de la cubierta original y de paja en la parte superior para evitar 
posibles caídas. Por ello ha resultado imposible medir con precisión la 
profundidad del mismo. No obstante, se puede observar que el primer tramo del 
pozo tiene paredes verticales que descienden como mínimo 1.5 m. El caso más 
cercano que se encuentra en un buen estado de conservación es el Real Pozo 
de Nieve de Felipe II, ubicado en el monte Abantos. La sección realizada por 
Cervera Vera muestra un diámetro superior de 8.5 m y una profundidad de 14 m, 
donde el diámetro es de 4.5 m. En este caso la sección revela unas paredes 
interiores cónicas. 

Antes de realizar una hipótesis con respecto al pozo, es importante 
diferenciar la finalidad entre los dos casos mencionados. El real pozo de nieve 
de Felipe II se ubica en la montaña, a 1600 m de altura y su finalidad era la 



producción y conservación de grandes cantidades de hielo para su uso en las 
poblaciones cercanas. Por otro lado, el Real Nevero del Monasterio de El 
Escorial, estaba dedicado a almacenar hielo traído de la montaña para la 
conservación de alimentos, la elaboración de bebidas frías y otras finalidades 
médicas. 

Como se ha mencionado previamente, la función de este pozo era 
almacenar hielo para su uso en el monasterio y, por tanto, sus dimensiones son 
más reducidas. Se ha realizado una estimación de la profundidad en torno a los 
6m. A diferencia de la mayoría de los casos estudiados, el pozo no cuenta con 
una geometría troncocónica sino cilíndrica (fig. 1). Los muros son verticales y 
están construidos con piedra con un espesor aproximado de 50 cm. 
Probablemente para facilitar su construcción, se realizó primero una excavación 
que posibilitara la ejecución de los muros sin problemas de desprendimientos y 
posteriormente se rellenara el hueco restante con el terreno extraído. En la parte 
inferior del pozo se ubica el drenaje, que probablemente condujera el agua hacia 
la vertiente suroeste, donde la pendiente es mayor y el agua podría infiltrarse 
con facilidad. 
 

 
Figura 1. Sección comparativa a escala de los pozos de nieve estudiados. 

Elaboración propia 

 

 



 
Figura 2. Real Nevero del Monasterio de El Escorial y la escalinata de acceso. 

Fotografía del autor 

 

 
Figura 3. Axonometría seccionada del Real Nevero. Elaboración propia 



 
 

Figura 4. Planta del Real Nevero. Elaboración propia 

 

 
Figura 5. Planimetría con despiece del alzado norte del Real Nevero.  

Elaboración propia 



 
Figura 6. Interior del Real Nevero del Monasterio de El Escorial. Acceso sur. Se puede 

observar la parte superior del pozo descubierta un tramo de 1,5 m. 
Fotografía del autor 

 

 

III. EL RIEGO EN LAS HUERTAS 
 
3.1. Las fuentes de agua del monasterio de El Escorial 

“Por el contorno muchas fuentes de buena agua, sin las gargantas y 
arroyos que se derivan de la sierra…”1617. Con estas palabras se describe el 
entorno del Monasterio en lo referente al agua en la época de su construcción. 
Desde el primer momento, se consideró fundamental la existencia de fuentes 
fiables y continuas de agua para el correcto funcionamiento diario de la 
comunidad que se iba a crear en el monasterio. 

El Monasterio de el Escorial se nutre del agua de los arroyos y fuentes 
naturales de la ladera suroeste del Puerto de Malagón18, siendo una de las 
principales fuentes el río Cascajal, el cual da nombre al Arca que se ubica al 
comienzo de la red. Esta permite limitar la entrada de elementos de grandes 
dimensiones, como ramas, hojas e incluso peces. En su interior el agua se 

 
17 SIGÜENZA, J. de, Historia de la Orden, t. III, p. 408. 
18 CASTRO, L., “Noticias de la fontanería, desaguaderos, cisternas, necesarias y otras 
piezas ordinarias del Monasterio de San Lorenzo El Real”, en Fábricas y Orden 
Constructivo, Dirección General de Cultura de la Comunidad de Madrid, 1984, p. 110. 



asienta y filtra para eliminar por decantación las partículas en suspensión 
pertenecientes al lecho del río19. 

Al tratarse de agua corriente, sin ningún tipo de almacenamiento mediante 
represado, el caudal de esta varía según las estaciones. Para contrarrestar la 
discontinuidad del suministro de esta fuente, se añade una segunda fuente a la 
red y se construye en lo alto de la montaña, un arca, junto al manantial del arroyo 
del Tobar. A lo largo del recorrido del agua desde esta fuente hasta la del 
Cascajal se encuentran más arcas dedicadas a la limpieza del agua mediante 
balsas de decantación. Desde el arca del cascajal se conduce el agua mediante 
una red intercalada por arquillas hasta llegar por último al arca de repartimiento20. 

El arca de repartimiento, conocida como arca del Caño Gordo reparte el 
agua en ocho caños que se destinan a distintas partes del conjunto: dos para el 
Palacio, cuatro para el Monasterio y dos para el colegio. Estos caños funcionan 
como un sistema sifónico por lo que la sección completa debe estar llena de 
agua. Los tramos horizontales de la conducción están construidos por 
segmentos de barro unidos mediante juntas bituminosas y apoyados sobre una 
base de cal. Los tramos interiores verticales están construidos con tuberías de 
plomo con elementos accesorios en bronce, como las llaves o los grifos21. 

Además de contar con el agua proveniente de los arroyos, para garantizar 
la autosuficiencia del Monasterio por completo, existen aljibes en los diferentes 
patios de los claustros para recolectar, decantar y almacenar el agua de lluvia 
para su posterior uso. Bajo los patios de la iglesia pequeña, la hospedería, la 
enfermería, el colegio y el patio de los Reyes existen parejas de aljibes mientras 
que en el patio de los Evangelistas se encuentra exclusivamente uno, pero de 
mayor tamaño. Inicialmente se planteó el uso del agua proveniente de estos 
aljibes para el regadío de las huertas, pero su eficiente funcionamiento para 
proporcionar agua limpia, permitió su uso para el consumo humano22. 

 
3.2. El estanque grande y el sistema de riego 

3.2.1. El estanque 
El Estanque Grande se encuentra al suroeste del monasterio, a 

continuación de la galería de convalecientes, en la cota inferior perteneciente al 
terreno de la huerta de los frailes. Por el exterior está rodeado en dos de sus 
lados por el muro de los nichos que recorre el basamento del monasterio. El 
estanque está excavado en el terreno por lo que existen contenciones en sus 
lados sur y este (fig. 7). Las trazas fueron realizadas por el arquitecto Francisco 
de Mora después de que este sustituyera a Juan de Herrera para la continuación 
de las obras del conjunto23. El 2 de junio de 1588 se contrató la construcción del 
estanque, que duró hasta mayo del año siguiente. La finalidad de este estanque 
es almacenar agua para el regadío de las huertas, pero a la vez cumple una 

 
19 CASTRO, L., “Noticias de la fontanería ... Real”, en FyOC, 1984, p. 111. 
20 Ibidem, p. 113. 
21 Ibidem, p. 114. 
22 SIGÜENZA, J. de, Historia de la Orden, t. III, p. 412. 

23 Ibidem, p. 502. 



función ornamental. Felipe II hizo traer tencas, carpas y otras especies de 
Flandes24, para criarlas y poder entretenerse ocasionalmente con la pesca25. 

Está construido en granito y tiene unas dimensiones de 57,4 m de largo y 
41,5 m de ancho. Existe un recorrido perimetral de 3.3 m de ancho que en tres 
de sus lados se encuentra limitado por unos largos bancos de piedra labrada que 
sirven de separación respecto al siguiente espacio perimetral, el cual se 
encuentra a una cota más elevada. Para acceder a este nivel superior se 
emplean las 8 escaleras distribuidas a lo largo del banco perimetral.  

El agua del estanque se obtiene de la fuente de Blasco Sancho, cuya 
captación se encuentra centrada en el lado oeste del paseo perimetral superior. 
Esta fuente es previa a la construcción del monasterio y fue uno de los valores 
propios del lugar que favoreció la elección del emplazamiento. Según se relata 
en las crónicas de la época, el caudal de esta fuente nunca variaba a pesar del 
cambio de estaciones26. La captación es visible y consta de unos escalones que 
descienden hasta el nivel en el que se encuentra el agua, la cual circula por un 
conducto bajo los bancos hasta aparecer superficialmente en el paseo perimetral 
inferior como un caz de piedra que desemboca en un elemento en voladizo 
desde donde cae al estanque (fig. 8). 

El vaso del estanque tiene una altura máxima cercana a los 3 m, aunque 
el nivel del agua suele llegar hasta los 2 m (fig. 9). Para el acceso al estanque 
existe una escalera que se sumerge en él hasta llegar al fondo por lo que es 
posible acceder con facilidad al interior para labores de mantenimiento o 
limpieza. El fondo está construido con grandes piezas de granito que forman 
cuatro paños con pendiente hacia el interior (fig. 11). En el centro, los paños en 
pendiente terminan al llegar al borde de un pequeño espacio rectangular que se 
hunde 40 cm y que permite recoger el agua cuando el nivel es muy bajo. En la 
parte inferior de este espacio se encuentra un paño único con pendiente que 
forma un pequeño canal hacia el este, que finalmente llega hasta el elemento de 
desagüe. La interpretación de los elementos que se encuentran sumergidos se 
ha realizado a partir de las fotografías que se tomaron durante el proceso de 
limpieza llevado a cabo en el año 202127 y planimetrías complementarias 
existentes28.  

El lado este del estanque es el único que no se encuentra construido 
contra el terreno. Para contener en este lado el gran empuje generado por el 
agua, el tramo este de paseo perimetral se encuentra sobre una gran contención. 
Dicho paseo está limitado por un antepecho de balaustres con pilares rematados 
con bolas de granito. Estos mismos elementos se encuentran en la escalera 
colocada en el centro, la cual permite descender a los terrenos de las huertas. 

 
24 CABRERA, L., Filipe Segundo, Rey de España, Madrid, 1619, p. 925. 
25 CHÍAS, P., y ABAD, T., y FERNÁNDEZ-TRAPA, L., "Los paisajes del agua en el 
Real Sitio de El Escorial. Presas, fuentes y estanques", Informes de la Construcción, 
Vol. 75 (2023), p. 5. 
26 SIGÜENZA, J. de, Historia de la Orden, t. III, p. 412. 

27 CHÍAS, P., y ABAD, T., y FERNÁNDEZ-TRAPA, L., “Los paisajes ... estanques”, en 
Informes de la Construcción, Vol. 75 (2023) 5. 
28 CERVERA, L., “El estanque de la huerta del monasterio escurialense”, en Revista 
Arquitectura, 253 (1985) 62-67. 



La escalera está formada por cuatro entradas flanqueadas por bancos de 
granito. Los distintos tramos se unen en la parte superior. Debajo del conjunto 
de la escalera se encuentra un espacio abovedado donde se sitúa el elemento 
principal de desagüe del estanque. Existen también en el exterior, en ambos 
extremos del alzado este, unos desagües menores. Estos están ubicados a 
mayor altura que el principal y permiten proporcionar agua a zonas de mayor 
elevación. 

 
3.2.2. Las huertas 
Las huertas del monasterio de El Escorial ocupan toda la superficie 

ubicada al sur del mismo. Los terrenos tienen un pronunciado desnivel hacia el 
sureste, lo cual genera una pendiente en diagonal respecto a los ejes que 
ordenan el monasterio. 

El acceso a las huertas se realiza a través de las 8 escaleras que 
descienden desde el Jardín de Los Frailes (fig. 14). Estas, se introducen de forma 
perpendicular en la plataforma y cuentan con espacios de asiento en los rellanos. 
Una vez llegan abajo, se comunican entre ellas en un espacio abovedado con 
cúpulas de piedra que reconducen el camino hasta llegar al punto medio donde 
se encuentra la salida. Cada uno de estos accesos coincide con uno de los 
huecos del muro de los nichos. La existencia de un acceso tan cuidado a las 
huertas evidencia la importancia de estas para la comunidad escurialense. 

En las trazas originales de las huertas de Francisco de Mora se aprecia 
una organización compuesta por cuarteles cuadrados que cubren una gran 
superficie del espacio libre de las huertas. Al superponer estas trazas con el 
plano topográfico de los terrenos, se observa que la composición planeada en 
planta no es completamente viable. Esto se debe a que algunos de los cuarteles 
destinados al cultivo se superponen con tramos en los que el terreno es muy 
irregular o su pendiente no permite la implantación de esta geometría. 

Actualmente, la huerta está formada por grandes bancales cuadrados de 
75 m de lado separados por calles que coinciden con algunos de los 
representados en las trazas originales. Estos no solo se aprecian por las hileras 
de olivos que los delimitan, sino que, además, al analizar el plano topográfico se 
observa cómo las curvas de nivel responden a un terreno manipulado de manera 
antrópica. Se aprovecha el desnivel del terreno para generar estas plataformas, 
que se van aterrazando y descienden gradualmente. El orden en el que estos 
bancales se escalonan y diferencian unos de otros, permite entender a grandes 
rasgos el funcionamiento del sistema de riego de las huertas, a pesar de que no 
esté representado en las trazas originales, ya que el agua fluye de las terrazas 
más altas a las de menor cota. 

En algunas representaciones gráficas del monasterio de los siglos XVI y 
XVII, las huertas aparecen como parte del fondo. Estas suelen aparecer 
representadas por los característicos cuarteles rodeados por árboles en su 
perímetro, pero rara vez se presta atención a la realidad topográfica del lugar. 
En ocasiones, las huertas aparentan ser una gran plataforma horizontal mientras 
que, en otras, son un plano inclinado hacia el sur. En cualquiera de los casos, 
nunca se muestran los trabajos topográficos que dan forma a las huertas. Las 



huertas se organizaron en 1580 y se plantaron en ellas árboles frutales y 
hortalizas, los cuales no suelen aparecer representados. 

Además de la distribución geometrizada, se puede apreciar otro elemento 
común en las pinturas y grabados de la época, principalmente reconocible por 
no estar presente en la realidad: el canal de agua. Esta representación del 
elemento principal del sistema de riego de las huertas no se corresponde con la 
realidad, ya que nunca llegó a construirse de este modo. En algunos casos, se 
muestra con puentes que lo cruzan o con hileras de árboles a sus lados y en 
otros, simplemente como una acequia. Lo que es común en todos ellos es que 
aparece como un elemento recto continúo construido en piedra de forma masiva. 

La huerta está escalonada de la siguiente manera: por el eje central del 
Estanque Grande discurre un camino que desciende gradualmente por el terreno 
hacia el este, y en paralelo a él se van escalonando los cuarteles adyacentes, 
formando terrazas. Los cuarteles que se encuentran al sur de estos, descienden 
también un nivel respectivamente. El doble escalonamiento permite adaptarse al 
desnivel natural del terreno y, además, proporciona una oportunidad para 
generar un gran sistema de distribución de agua por gravedad. 

Tras más de 400 años de uso y modificaciones, el sistema de riego original 
se ha visto gravemente alterado. En estos momentos es difícil reconstruir 
visualmente sus trazas debido a la desaparición de los elementos que 
componían dicho sistema. Estos han podido ser trasladados a otros lugares para 
realizar nuevas funciones con el paso del tiempo. En otras ocasiones, algunos 
elementos se han desplazado debido a modificaciones en el trazado de la huerta. 
Un ejemplo de esto se observa en una imagen aérea tomada en 1929, donde 
existen dos hileras de árboles ubicadas a ambos lados del camino que se 
encuentra en el eje del estanque. En las distintas ortofotografías realizadas 
posteriormente, se puede observar cómo los árboles desaparecen gradualmente 
y se sustituyen por otros. Se podría pensar que en las labores de eliminación de 
los tocones se hayan perdido algunas de las piezas que conformaban la antigua 
conducción. 

Para poder definir el funcionamiento del sistema de riego en el marco de 
esta investigación, se han realizado diferentes visitas al lugar. En una de ellas 
se llevó a cabo un recorrido junto con la persona encargada del mantenimiento 
de las huertas, que además realiza una labor de descubrimiento de los distintos 
elementos del sistema de riego original. Esta visita permitió realizar una 
planimetría de los restos del sistema de riego que se explican a continuación. 
Actualmente existen tramos a la vista, aunque la mayoría de ellos han sido 
sepultados con el paso del tiempo y las modificaciones en las huertas. Es por 
ello que se hace necesario esperar a una temporada de lluvia, para que el suelo 
se ablande y permita descubrir el trazado original de las conducciones. No 
obstante, se genera un conflicto entre descubrir el trazado original y mantener 
los elementos enterrados para garantizar un mejor estado de conservación. 

Las conducciones eran en origen mayoritariamente superficiales, pero en 
los casos necesarios se soterraban. Lo más probable, es que se emplease el 
mismo sistema que se utilizaba para distribuir el agua por el monasterio desde 
el Arca de reparto, con conducciones de barro con juntas bituminosas. Existen 
otros elementos singulares como los sistemas de compuertas y los vasos de 



decantación que permiten resolver los encuentros entre los distintos tramos de 
conducciones.  

Las conducciones superficiales están formadas por elementos 
rectangulares de piedra labrada para generar un canal de unos 280 cm² de 
sección libre. Estas piezas tienen un ancho de 55 cm y una altura variable en 
torno a 40 cm que depende de su ubicación (fig. 10). La longitud oscila entre 70 
y 100 cm. Al colocar estas piezas en hilera se forma el canal. Cuando este se 
ubica entre cuarteles en la dirección norte-sur permite generar el sistema de 
contención que separa un nivel de terrazas del siguiente. En estos casos las 
piezas alcanzan alturas de 60 cm y pueden apilarse sobre otros elementos para 
conseguir la altura total necesaria. 

Tras la toma de datos in situ en la huerta, se ha realizado un levantamiento 
de todos los tramos del sistema de riego encontrados. A partir de este, se ha 
realizado una hipótesis de las conexiones más probables entre los segmentos 
localizados (fig. 12). El sistema de regadío está formado principalmente por dos 
redes que se complementan con un tercer sistema. La primera red se encarga 
de proporcionar el agua para la gran mayoría de la superficie de las huertas. Esta 
comienza bajo la escalera del Estanque Grande, donde se encuentra el principal 
elemento de desagüe (fig. 13). Desde ese punto, arranca una conducción que 
discurre bajo tierra hasta el arca de registro, también enterrada ubicada a unos 
10 m de la escalera. A esta arca llegan también bajo tierra, otras conducciones 
desde las pilas de piedra que se encuentran en ambos extremos del alzado este 
del estanque. 

Actualmente hay una distancia de 35 m que carece de conducción desde 
el arca de registro hasta el siguiente tramo visible. Parece, por tanto, evidente 
que estos dos puntos estuvieran conectados en origen por una conducción, 
aunque esta no ha llegado hasta nuestros días. El tramo siguiente tiene una 
longitud de 40 m y discurre de manera adyacente al camino. Al finalizar este 
tramo surge la primera discrepancia con respecto al canal rectilíneo que aparece 
en las distintas representaciones pictóricas de las huertas. Un nuevo tramo 
expuesto aparece en paralelo a este, pero desplazado 10 m hacia el sur. La 
existencia de dos acequias separadas tan poca distancia entre sí, parece 
bastante improbable. Este hecho sugiere que tras un tramo inicial de casi 100 m 
alineado con el eje del estanque, la red se reconduce para que pase por un lugar 
más conveniente, de manera tangente al cuartel de la huerta. 

De manera perpendicular al comienzo de este nuevo segmento, arranca 
una conducción norte-sur que separa dos terrazas como contención de tierras. 
Esta conducción termina de definir el sistema base de funcionamiento de la red: 
una acequia principal oeste-este de la que nace un orden secundario de 
acequias norte-sur. De esta manera se consigue distribuir el agua en una 
superficie amplia de la huerta dependiendo únicamente de la gravedad. 

Al final de la conducción norte-sur existente en la actualidad, se encuentra 
una balsa cuadrada de 13 m de lado y cerca de 1,5 m de profundidad. Esta se 
llenaba con el agua sobrante de las conducciones de cota superior y permitía 
proporcionar agua a las partes de la huerta situadas más al sur, que ya no 
estaban ordenadas con el sistema de cuarteles. 

En el extremo este de las huertas la línea de máxima pendiente pasa a 
ser paralela a los ejes del monasterio y aparecen tres tramos de conducciones 



en la dirección oeste-este, en la actualidad inconexos. El primero es un tramo de 
35 m tangente a uno de los cuarteles que finaliza en un arca de registro. A 
continuación, se encuentra otro tramo de 68 m que termina con un salto de agua 
en una pila de piedra. El último, se sitúa más al este y mide 62 m. 

La segunda red proporciona agua a la banda norte de las huertas. El 
terreno desciende con una pronunciada pendiente desde la base de la 
plataforma del jardín de los frailes hasta el camino ubicado en el eje del 
estanque. Como esta zona se encuentra por encima de la cota del desagüe 
principal del estanque, el suministro de agua se realiza desde otro desagüe que 
comienza en las pilas de piedra situadas en la esquina noreste del estanque. El 
agua brota por unos caños, lo que permite generar una pequeña acequia 
formada por un caz de granito. Se conserva un tramo de unos 10 m que 
comienza en la parte de arriba de la pila inferior. Este caz probablemente 
continuara de manera paralela a la plataforma del jardín de los frailes ya que el 
terreno genera un leve desnivel en esa dirección. Esta hipótesis concuerda con 
una balsa existente en el sector este de las huertas, donde podría recogerse el 
agua. 

El tercer sistema, que no es una red, sino que complementa la red 
anterior, consigue abastecer de agua las zonas superiores a esta acequia. Para 
ello se empleó una nueva estrategia que utilizaba agua rescatada de las fuentes 
ubicadas en la zona central de los parterres del jardín de los frailes. Las fuentes 
están constituidas por pilas de 3x2,3 m de granito ubicadas a nivel de suelo y en 
cuyo centro se encuentra el caño del que brota el agua para formar una lámina 
de poca profundidad. El agua excedente de estas, se canaliza y transporta hasta 
la parte inferior del muro de nichos (fig. 14), donde se almacena en una pila 
formada por el propio hueco del muro, que se cierra con un elemento horizontal 
de piedra29. 

Mediante estos tres sistemas se consigue transportar el agua a la mayoría 
de los puntos de las huertas, permitiendo cultivar una gran extensión capaz de 
abastecer a los habitantes del monasterio de hortalizas y frutas para su consumo. 
 

 

Figura 8. Sección transversal del Estanque grande, el muro de los nichos y la fuente 
de Blasco Sancho. Elaboración propia 

 
29 JESÚS, I. de, Libro que trata de la Fontanería de esta Real casa de S. Lorenzo, 1792, 
p. 13. 



 

 
Figura 9. Sección longitudinal del Estanque grande, el pozo de nieve y las escaleras 

de acceso a la plataforma del jardín de los frailes. Elaboración propia 

 

Figura 7. Estanque Grande del Monasterio de El Escorial. 
Fotografía del autor 

Figura 10. Final del tramo de conducción de riego ubicado en el extremo este de las 
huertas. El segmento finaliza en una pila de piedra labrada. 

Fotografía del autor 



 
 

Figura 11. Axonometría del Estanque grande y conducciones del sistema de riego en 
la huerta. Elaboración propia 



 
 

Figura 12. Planta general de las huertas del Monasterio levantamiento de los restos de 
las conducciones del sistema de riego. Elaboración propia 



 
 

Figura 13. Planta del estanque y conducciones del sistema de riego en la huerta. 
Elaboración propia 



 
 

Figura 14. Axonometría seccionada de las escaleras de acceso al jardín de los frailes y 
del sistema de acumulación de agua de las fuentes. Elaboración propia 

 
 



IV. CONCLUSIÓN 
Recientemente se ha comenzado a mirar el monasterio con una nueva 

lente que contempla no solo su majestuosidad y su grandeza, sino que también 
tiene en cuenta otras decisiones arquitectónicas. A pesar de no afectar a la 
composición de su planta, a su presencia en el territorio o al relato de los grandes 
personajes que lo habitaron, estos elementos históricamente ignorados, lo 
completan centrándose en aspectos más funcionales derivados de las 
necesidades básicas de sus habitantes. Esta nueva mirada también contempla 
algunas de las soluciones adoptadas que consideran el medio y la limitación de 
los recursos naturales, temas de gran relevancia en la actualidad. 

Entre estos elementos se encuentran el Real Nevero, el Estanque Grande 
y el sistema de conducción de riego para las huertas, todos ellos relacionados 
con el agua y que a pesar de su obvia presencia no han sido estudiados en 
profundidad.  

El Real Nevero del Monasterio de El Escorial debido a su buena 
construcción mediante grandes sillares de granito y su ubicación estratégica en 
el punto de mayor elevación de los terrenos de las huertas, ha permitido que 
haya permanecido en funcionamiento dando servicio a una comunidad concreta 
durante varios siglos. A pesar de su evidente presencia en el entorno de El 
Escorial, los dibujos obtenidos a partir de la realización de este estudio 
probablemente proporcionen la información más precisa respecto a su forma y 
funcionamiento que se tiene en la actualidad. 

Al tiempo, el Estanque Grande es una pieza arquitectónica que ha sido 
estudiada en gran medida por su función ornamental. Sin embargo, puede que 
su razón de ser como almacenamiento de agua para el regadío de las huertas, 
haya pasado desapercibida. Esta balsa de agua surte a un interesante sistema 
de canales y acequias destinadas al riego de la huerta. 

El conjunto de redes de riego está formado por elementos de piedra 
labrada que transportan el agua por una gran superficie empleando 
exclusivamente la fuerza de la gravedad. Además de estas redes se emplean 
ingeniosas soluciones que pretenden reutilizar el agua proveniente de las 
fuentes ornamentales localizadas en zonas ajardinadas para el regadío de los 
cultivos. Este trabajo aporta documentación inédita del trazado y construcción de 
estas conducciones totalmente ignoradas hasta la fecha.  





1 

 

 Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 
 
 
 

Splendidissima praeda. El inventario de los bienes del sultán Mulāy 
Zaydān llegados a España en 1612. Texto anotado 

 
Splendidissima praeda. The inventory of Sultan Mulāy Zaydān’s goods arrived 

in Spain in 1612. Annotated text 
 
 

Jaime SEPULCRE SAMPER1  
 
 
Resumen: Esta publicación complementa a la que presentamos en el número 
de 2022 de Escurialensia sobre el fondo árabe de procedencia saadí que se 
conserva en la Real Biblioteca de El Escorial. En esta ocasión se trata de 
ofrecer a curiosos e investigadores la transcripción del segundo, más completo 
y fiable de los dos inventarios de los bienes del sultán Mulāy Zaydān que una 
nave francesa transportaba desde Marruecos a Marsella pero que marinos de 
Felipe III acabaron capturando durante el verano de 1612. 
 
Abstract: This article is a complement to our prior publication in Escurialensia 
(2022) about the Saadian collection of Arabic manuscripts held in El Escorial. 
This time, our goal is to provide readers at large and scholars in particular with 
the text of the second, most complete and reliable of the two inventories 
dressed by Spanish Navy officials following the 1612 capture of a French vessel 
carriying Mulāy Zaydān’s goods from Morocco to Marseilles.  
 
 
Palabras clave: Mulāy Zaydān, El Escorial, saadíes, edición de fuentes.  
 
Keywords: Mulāy Zaydān, El Escorial, Saadians, newly published sources. 
 

 
1 Biblioteca Real del Monasterio de El Escorial. Correo electrónico: 
laurentina.1@rbmescorial.com 



2 

 

 
Sumario: 
 

I. Presentación  
 
II. Nota crítica sobre el traslado de los bienes de Mulāy Zaydān 
 
III. Un apunte sobre los ejemplares del inventario  
 
IV. Texto anotado del inventario de agosto de 1612 

4.1. Asiento del 31 de julio de 1612 
4.2. Asiento del 1 de agosto de 1612 
4.3. Asiento del 3 de agosto de 1612 
4.4. Asiento del 6 de agosto de 1612 
 

V. A modo de conclusión 
 

 
Recibido: febrero 2025  

Aceptado: abril 2025 

 



3 

 

 
I. PRESENTACIÓN 
 

Cruzar el Sena desde el Louvre por el Pont des Arts lleva al antiguo 
Colegio de las Cuatro Naciones, del que destaca la cúpula que corona su 
capilla. Fue en este emblemático edificio parisino donde el entusiasmo y buen 
hacer de François Déroche, académico y autoridad reconocida en codicología 
árabe, facilitaron mi intervención ante un plenario de la Académie des 
Inscriptions et Belles-Lettres el 9 de diciembre de 2022. Allí pude presentar un 
dosier de documentos conservados en el Archivo General de Simancas y en el 
Militar General de Segovia, pertinentes todos para el mejor conocimiento de un 
momento crucial en la historia de la Real Biblioteca de El Escorial2.  Se trata de 
la llamativa ampliación que su fondo árabe conoció en 1614 cuando Felipe III 
ordenó depositar allí -pro tempore, inicialmente- los 4000 manuscritos que la 
tripulación de una nave con amarre en Marsella había sustraído al sultán 
marroquí Mulāy Zaydān dos años antes3. Hasta ese momento, la Laurentina 
albergaba algo más de medio millar de unidades codicológicas en árabe, 
agavilladas por Felipe II durante el último cuarto del siglo XVI4.  

 
Tras revisar el fondo entero para elaborar su primer catálogo impreso, el 

sacerdote libanés Miguel Casiri García calificó en 1760 de splendidissima 
praeda los algo más de 1370 manuscritos de la biblioteca del sultán que el 
incendio de 1671 había respetado5. 

 
Siglas: AGS: Archivo General de Simancas; AMGS: Archivo Militar General de 
Segovia, Sección 9ª (Justicia), Serie “Pleitos”, leg. 338, exp. 3464 (los números 1 y 2 
colocados inmediatamente después de AMGS hacen referencia a cada una de las dos 
piezas del legajo, foliadas individualmente); BNE: Biblioteca Nacional de España 
(Madrid); GM: Fondo “Guerra y Marina” del AGS; n./nn.: número(s) de ítem en el 
inventario; SIHM, CASTRIES, H. de, Les sources inédites de l’histoire du Maroc. 
Première série. Dynastie saadienne. Archives et bibliothèques des Pays-Bas, v. I-II, 
París 1906-1907; Archives et bibliothèques de France, v. II-III, París 1909-1911; 
Archives et bibliothèques d’Angleterre, v. II, París 1925 (se citará colocando el año de 
publicación de cada volumen después de la sigla); Tesoro: Sebastián de Covarrubias 
Orozco, Tesoro de la lengua castellana o española, Madrid 1611, según la edición de 
MALDONADO, F. C. R., y CAMARERO, M., Madrid 1994. 
2 SEPULCRE SAMPER, J., “Un dossier novateur: Sources espagnoles inédites sur les 
origines du fonds saadien de l’Escorial”, en Comptes rendus des séances de l’année 
de l’Académie des Inscriptions & Belles-Lettres, 2022, pp. 1421-1439.  
3 SEPULCRE SAMPER, J., “Todo el tesoro de la presa lo tiene Su Majestad, que son 
los libros”. Los primeros inventarios del fondo saadí de El Escorial (1612)”, en 
Escurialensia 1 (2023), especialmente notas 29-38, con mención de fuentes -incluidas 
muchas aún inéditas-, y bibliografía. Disponible en: Escurialensia. Revista digital de 
Historia y Arte: https://dialnet.unirioja.es/revista/28127/A/2023    
4 El catálogo de ese primer fondo árabe, obra de Diego de Urrea, fue editado por N. 
Morata Martínez poco antes de la Guerra Civil Española: Un catálogo de los fondos 
árabes primitivos de El Escorial, en Al-Andalus. Revista de las Escuelas de Estudios 
Árabes de Madrid y Granada, 2 (1934) 87-181. 
5 Bibliotheca Arabico-Hispana Escurialensis, v. I, Madrid 1760, p. V, nota (b). 
Recientemente, el fondo saadí ha sido objeto de un monumental estudio que François 
Déroche y Nuria de Castilla presentaban oficialmente en el otoño de 2022, a unos 
metros nada más de su emplazamiento actual en las estanterías escurialenses. Las 



4 

 

 
En nuestras dos publicaciones apenas mencionadas nos hemos 

ocupado del episodio de la captura y de otros que lo acompañan6. A ella 
remitimos, pues, para enmarcar históricamente el texto del segundo de los 
inventarios que se hicieron en 1612. Muy poco va a hacer falta aquel otro 
elaborado en alta mar por los capitanes de la flotilla de la Armada 
inmediatamente después de hacerse con la nave francesa7. Dar a conocer el 
que fue redactado ya en tierra firme por la autoridad competente es lo único 
que se persigue con estas páginas. Sí es menester detenerse ahora, no 
obstante, sobre un episodio con débil eco en la bibliografía sobre el que se 
aportan aquí algunos datos novedosos.  

 
 
II. NOTA CRÍTICA SOBRE EL TRASLADO DE LOS BIENES DE MULĀY 
ZAIDĀN 
 
       Aunque escasa en el conjunto de la imponente colección de fuentes 
sobre el reinado de Mulāy Zaydān publicada por Henry de Castries (1850-
1927)8, la información sobre la puesta a salvo de los libros, ropa y enseres que 
el sultán guardaba en el palacio al-Badīʿ de Marrakech es suficientemente 
relevante. 
 
      El historiador francés propone el 20 de mayo de 1612 como terminus ad 
quem con que fijar cronológicamente la logística empleada para sacar de 
Marrakech las pertenencias de Mulāy Zaydān, designadas habitualmente como 
su recámara en las fuentes de procedencia española. Ese día, el sultán fue 
estrepitosamente derrotado a escasa distancia de la ciudad por Ibn Abî Maḥallî, 
un ermitaño que aproximadamente un año y medio antes había abandonado la 
paz de su rábida saharaui para encabezar una rebelión contra él9. De Castries 

 
casi 1000 páginas de Les livres du sultan. Matériaux pour une histoire du livre et de la 
vie intellectuelle du Maroc saadien (XVIe siècle), Mémoires de l’Académie des 
Inscriptions et Belles-lettres, t. 58, 2 v., París 2022 fueron objeto de una conferencia 
durante el International conference in honour of F. Déroche. “The Pen, the Page, the 
Book. Comparative Studies in Manuscript Cultures”, organizado por N. de Castilla y M. 
Friedrich los días 20 y 21 de octubre de 2022. Escrita en colaboración con otros seis 
investigadores, Les livres du sultan viene marcando desde entonces un punto de 
inflexión en el estudio del fondo árabe escurialense. Al alza, desde luego, pues es 
referencia bibliográfica ya ineludible y, además, edición agotada en el momento de 
redactar este artículo. Sobre la base de informaciones verbales suficientemente 
aclaratorias, ahí publicitó F. Déroche por primera vez la noticia de la reciente 
localización de las fuentes conservadas en AGS y AGMS a las que he aludido ya, 
acompañándola de una valoración prima facie sobre su potencial interés 
historiográfico. Cfr. ib., v. I, p. 24, nota 33; SEPULCRE SAMPER, J., ib., p. 1438, nota 
59. 
6 cfr. notas 2, 3 en este artículo.  
7 Sobre este primer inventario, asentado durante la segunda semana de julio de 1612, 
puede verse SEPULCRE SAMPER, J. (2023), notas 39-71. 
8 SIHM, 1906-1907, 1909-1911, 1925, passim.  
9 Para fuentes contemporáneas sobre este personaje puede consultarse SIHM 1909, 
pp. 117-125, 440-445. Aunque de comienzos del siglo XVIII, pueden verse igualmente 



5 

 

afirma haber obtenido la fecha de un documento para el que no nombra archivo 
o biblioteca, pero que sitúa sin titubeos en España y que actualmente está  
localizado10.  
 

Está para cumplir tres décadas la publicación de una fuente que, 
además de respaldar el dictum de Henry de Castries sobre esta fecha, se torna 
importante por otros motivos, aunque siga pasando desapercibida entre los 
investigadores. Se trata de un memorial de poco más de 170 hojas dirigido a 
Felipe III cuyo título desvía la atención del objetivo que realmente persigue 
Jorge de Henin, su autor: Del sitio, de la disposición y humor de los marruecos 
y de sus modos de pelear11. Ciertamente, no falta en el escrito una sección 
descriptiva que puede ser de interés para antropólogos sociales, etnógrafos y 
sociólogos. También para el historiador, pues el memorial recoge una síntesis 
del período 1603-1613, primera década del casi cuarto de siglo de reinado de 
Mulāy Zaydān. Jorge de Henin reside en Marruecos durante una buena parte 
de ese periodo como consejero del sultán. La información que ofrece es, por lo 
tanto, de primera mano y confía en convencer al rey de España de la 
conveniencia, oportunidad y facilidad de una hipotética invasión de Marruecos, 
para la que propone una estrategia y, con ella, sus servicios12.  

 
Para nosotros, el interés radica, sobre todo, en algunas  precisiones 

sobre lo que ocurrió aquel viernes 20 de mayo de 1612 durante “la batalla más 
cruel que se vio entre moros”, según el holandés13. Fue seguramente durante 
la mañana, relata Jorge de Henin, el sultán envió a su madre, esposas y 
hermana a la ciudad amurallada de Demnat, situada a unos 100 km al noreste 

 
los capítulos 57-59 del clásico Nuzhat al-hadi bi-akhbar mukuk al-gam al-hadi, la 
historia de los sultanes saadíes que M. al-Saghir al-Ifrani concluyó hacia 1725. Edición 
francesa de HOUDAS, O., Nozhet-el hadi bi akhbar moukouk el-Kam el-Hadi. Histoire 
de la dynastie saadienne au Maroc 1511-1670, París 1889, por la que citaremos. A 
este bagaje corresponde añadir en adelante el memorial de Jorge de Henin al que 
enseguida haremos referencia. 
10 SIHM 1909, p. 541. Sobre ese documento y una fuente más sacada de AGMS, ver 
SEPULCRE SAMPER, J., 2023, notas 17, 30. De Castries (cfr. SIHM 1907, p. 20-23) 
parece no haber caído en la cuenta de que M. Al-saghir Al-ifrani hace converger en un 
único relato (ib., pp. 337-338) la toma de Marrakech por parte de Ibn Abî Maḥallî 
después de esta batalla con una huida temporal del sultán acaecida tras otra que el 
ermitaño rebelde había vencido meses antes en Siyilmasa, su patria chica. 
11 PÉREZ DE GUZMÁN, T. (ed.), Descripción de los reinos de Marruecos (1603-1613). 
Memorial de Jorge de Henin, Rabat 1997. El título es el que aparece en el autógrafo 
alia manu, conservado en la BNE (ms. 17645, accesible a través de Biblioteca Digital 
Hispánica, consultado el 1 de febrero de 2025).    
12 Pérez de Guzmán reúne algunos datos sobre Jorge de Henin, o. c., pp. 16-24. 
Hablan de un personaje poliédrico al servicio de una monarquía musulmana y de una 
católica con relaciones poco amistosas por aquel entonces, culto, versado en lenguas 
y con dotes diplomáticas. De él conserva la BNE un par de manuscritos más.  
13 Amén de afirmarla explícitamente, Jorge de Henin remarca la fecha con esta 
apostilla a la de la muerte de Ibn Abî Maḥallî, ocurrida el 23 de octubre de 1613: 
“Reinó en Marruecos 19 meses y tres días” (BNR, ms. 17645, p. 251).  



6 

 

de Marrakech, a los pies del Atlas14. La batalla comenzó sobre las dos de la 
tarde. Fue poco antes cuando Mulāy Zaydān “mandó alzar todas sus tiendas y 
cargarlas en los camellos”, excepto la suya. Concluida, la batalla huyó primero 
a Chichaoua -a 75 km al suroeste de Marrakech- y, reunido allí con su familia, 
marcharon a la ciudad costera de Safi. Un malentendido hizo que la madre del 
sultán perdiese “muchas joyas y dineros”, pues, sin advertir al sirviente 
encargado de organizarlo todo, los escondió en unos colchones. Este, ignaro 
del asunto, los dejó sin cargar por falta de camellos, ya que los lugareños 
habían robado varios. Ella, por su parte, no volvió a interesarse por esas 
valiosas pertenencias hasta que estuvieron en Chichaoua15. Tras describir la 
entraba de Ibn Abî Maḥallî en Marrakech, sobre las cuatro de la tarde, el relato 
prosigue de esta guisa, con la huida del sultán a Safi como trasfondo: 

 
“[Mulāy Zaydān] envió a su madre y a su hermana e hijos, con algunas 
de sus mujeres, por tierra, al reino de Sus; y él se embarcó con otras de 
sus mujeres en dos navíos, uno holandés y el otro francés […] En el 
navío holandés Mulāy Zaydān embarcó su persona y su dinero, con la 
ropa que pudo. En el navío de Jean Philippe [de Castellane] embarcó 
algunas mujeres y sus libros, y algunos vestidos y joyas de su madre. 
Mucha ropa que no pudo llevar la mandó quemar a la orilla del mar. El 
alcaide […] y gobernador de Safi vino con tanta prisa a decir a Mulāy 
Zaydān que el enemigo se venía llegando que el pobre príncipe fue 
corriendo a pie y entró en la mar hasta medio cuerpo para meterse en un 
barco que allí estaba aparejado; pero, como después se vio que no 
había nadie, se tornó en tierra para mudarse los vestidos y para dar 
orden a algunas cosas […] Se embarcó y se fue la vuelta de Santa Cruz, 
en el reino de Sus, donde desembarcó, y se fue a Tarudante”16. 
 

    A la vista de este fragmento, es innegable que algunas pertenencias del 
sultán fueron efectivamente cargadas a lomos de camello. Pero, ¿se trató 
realmente de su biblioteca, de joyas y de ropas? ¿Por qué arriesgarse a llevarlo 
a una batalla prevista desde hace tiempo, pues la llegada del rebelde a 
Marrakech se venía gestando desde comienzos de año?.¿Por qué arriesgar 
que cayera en sus manos? Y, si realmente estos bienes se sacaron aquella 
mañana, ¿por qué mencionar únicamente los de la madre del sultán? Estas 
aparentes incoherencias no son desde luego probatorias de una explicación 
alternativa, como podría ser la de que el traslado se llevara a cabo antes del 20 
de mayo. A este respecto, queremos proponer la hipótesis que enseguida 
veremos. 

 
Seguir el hilo según lo enhebra De Castries supone traer ahora a 

colación la cuestión de un supuesto inventario hecho a pie de barco en Safi 
poco antes de levar anclas rumbo a Agadir, y que él localizó en la Biblioteca 

 
14 El carácter fantasioso de la afirmación de M. al-Saghir al-Ifrani sobre Ibn Abî Maḥallî 
desposándose con la madre del sultán tras posesionarse de Marrakech y consumando 
con ella el matrimonio queda aquí confirmado, o. c., p. 338. 
15 ib., pp. 214-216, 221-222. Citamos según el autógrafo de la BNE, pues la edición de 
Pérez de Guzmán es de difícil acceso. 
16 ib., pp. 227-229.  



7 

 

Nacional de Francia. Un inventario que habría quedado incorporado luego a los 
papeles que iban con las actas del juicio y del que un innominado mercader 
marsellés habría obtenido una copia que, finalmente, él mismo habría 
entregado en mano al embajador francés en Madrid. Este, a su vez, la habría 
remitido a París. El proceso habría durado tres años, desde que el navío 
francés Notre Dame de la Garde zarpó de Safi el 14 de junio de 1612 hasta que 
André de Cauchefilet, embajador de Luis XIII en la Villa y Corte, lo remitió a 
Pierre Brulart -del Consejo de Estado del rey francés- el 29 de julio de 161517:  

 
“Primeramente, 73 fardos o balas grandes de libros mahometanos; más 
34 cajas cerradas y selladas con el sello del dicho Mulāy Zaydān, 
encontrándose en ellas, cuando el dicho don Luis Fajardo capturó el 
dicho navío en el mar océano, la corona y el cetro del dicho Mulāy 
Zaydān y un par de escarpines de la reina cubiertos de pedrería de gran 
valor; 170 vestidos de brocado; varias telas de cambray y muchas otras 
cosas que no están inventariadas, como el ámbar gris, perla [sic], oro en 
polvo y otras cosas de valor; más un gran espejo muy adornado de gran 
valor; más 16 fardos grandes de chamelote chiné escarlata de París y 
otros colores”18. 
 
Ya tuvimos ocasión de señalar que este documento no ha aparecido 

entre las actas del juicio, ni tampoco con los papeles hallados en el Notre 
Dame de la Garde19, pero no es por eso menos cierto que esos asientos 
pueden entresacarse del inventario editado aquí. En cualquier caso, los 
detalles proporcionados por Jorge de Henin invitan a pensar que las 
circunstancias que se dieron en Marrakech y Safi el 20 de mayo de 1612 -y 
poco después- no favorecían el asiento de un inventario.  

 
Por si esto fuese poco, las actas del juicio dejan claro que los libros y 

demás pertenencias del sultán no fueron llevados hasta Safi por tierra, sino a 
Tarudante, a unos 220 km. al suroeste de Marrakech. De allí a Agadir (Santa 
Cruz) y, a bordo del Notre Dame de la Garde, a Safi, de donde el mismo bajel 
los devolvió a Santa Cruz, zarpando luego con ellos rumbo a Marsella en una 
travesía que, como es notorio, fue abortada y explica que aquella biblioteca 
terminara en El Escorial.  

 
Estos novedosos datos proceden de varias deposiciones de integrantes 

de la tripulación de la saetía francesa. Destacan cuatro, interrogados durante 
los tres primeros días de agosto de 1612 en el marco de la fase de instrucción 
del juicio: Jean Philippe de Castellane -que ya conocemos-, el maestre, el 
contramaestre y un joven marinero20. Con la información que suministran se 
puede fijar una cronología genérica.  

 
17 SIHM 1909, pp. 541-543, 593. 
18 SIHM 1909, pp. 542-543. Traducción propia, con la dificultad de puntuación del 
último segmento para puntuar las menciones de colores, que hemos optado por dejar 
como se encuentran en el original francés. 
19 Índices de estos papeles pueden verse en AGS, GM, leg. 781; AMGS 2, cuaderno 
1, ff. 1r-2v, 4r-v. 

20 AMGS 1, ff. 37r-38v, 43v-44v, 59r-60v, 67r-68r, respectivamente.  



8 

 

 
Así, se puede saber que la nave amarró por primera vez en Safi el 9 de 

agosto de 1611, y en ese puerto permaneció entre tres y cuatro meses. El 
sultán la fletó entonces para un primer transporte a Santa Cruz, donde quedó 
amarrada por un período de tiempo similar al transcurrido en Safi. Una vez de 
regreso a Safi, recibió orden de volver a Santa Cruz para recoger allí libros, 
ropa y enseres del sultán, que habían llegado desde Tarudante.  

 
La adición de los meses de amarre en ambos puertos de que hablan 

Castellane y los suyos podrían situar el transporte de los bienes de Mulāy 
Zaydān desde Santa Cruz a Safi en febrero de 1612, o bien poco antes o poco 
después. De Castries halló en los Archivos Nacionales de Bélgica la traducción 
francesa de una carta del sultán fechada el 13 de febrero. En la misiva, 
comunica a uno de sus consejeros que, ante el avance de Ibn Abî Maḥallî hacia 
Marrakech, se encuentra fuera de la ciudad organizando su ejército para 
combatirlo21. Nuestra hipótesis es, pues, que es en este contexto, y no en el de 
la batalla del 20 de mayo, donde debe ser colocado el traslado de las 
pertenencias del sultán, al tiempo que ha abandonado temporalmente su 
palacio para ocuparse de su defensa. 

 
En cualquier caso, no faltan en las actas del juicio testimonios de que, 

aunque pueda darse por bueno que todo lo asentado en el inventario salió del 
palacio saadí de Marrakech, no todo lo que salió terminó en la cubierta y la 
bodega del Notre Dame de la Garde. Efectivamente, el contramaestre y un par 
de marineros recuerdan cómo, antes de zarpar de regreso a Marsella, vieron 
descargar de su nave fardos y cajas que contenían telas y libros22. 
 
 
III. UN APUNTE SOBRE LOS EJEMPLARES DEL INVENTARIO  
 

Cuando en la tarde del 6 de marzo de 1611 Jean Philippe de Castellane 
firmó en Marsella la escritura de compra del Notre Dame de la Garde, poco 
podía imaginar que, de regreso a puerto algo más de un año después, sería 
detenido en aguas marroquíes y posteriormente encarcelado y torturado sobre 
suelo español23. Que su nave estuviese bautizada con la advocación mariana a 
cuya protección viene acogiéndose desde la Edad Media la capital de la 
Provenza no impidió aquellos y otros infortunios.  

 
En efecto, a partir del 1 de agosto de 1612, Castellane y sus hombres 

fueron objeto de un juicio en Cádiz, acusados de hurto y de piratería, 
condenados algunos a la pena máxima y a galeras otros24. Que la elaboración 

 
21 SIHM 1907, pp. 20-23. A propósito de este asunto, véase la n. 10. 
22 AMGS 1, ff. 60v, 68r, 122v. 
23 El acta notarial de compraventa se encuentra en AMGS 2, cuaderno 3, ff. 36r-v. 
Para una descripción de la nave puede verse AMGS 1, ff. 31v-33v. 
24 Para una presentación global de las actas de este juicio, ver SEPULCRE SAMPER, 
J., 2022, pp. 1426-1428. El 9 de diciembre de 2021, el personal del archivo del Alcázar 
segoviano ponía entre mis manos el voluminoso legajo con las actas. Tres semanas 
antes hacía lo propio el personal de la sala de consultas del castillo de Simancas. 



9 

 

del inventario coincidiese con la fase de instrucción no implica que la razón de 
ser del asiento de los bienes del sultán consistiera en la innegable utilidad que 
podría tener para el buen andamiento del proceso. En realidad, inventariarlos 
obedecía a la normativa de la Armada sobre naves de presa, que ordenaba al 
veedor general y a los contables: 

 
“Hagan cerrar las escotillas poniendo candados en ellas y la guarda 
necesaria para que no se abran. Luego inventariarán lo que estuviere 
entre cubiertas, incluyendo la artillería y aparejos y averiguando si falta 
algo de estos y quién lo llevó, con lo demás que fuere necesario para 
que no se desperdicie ninguna parte de la dicha hacienda, como muchas 
veces sucede. Y, para que la dicha averiguación se haga con más 
acierto, se procure ante todas cosas haber a las manos los libros de 
sobordo, conocimientos y demás papeles de la cargazón del navío, para 
que por ellos se pueda averiguar lo que falta y se sepan los desórdenes 
que hubiere habido en el pillaje, y encargo25 se ponga el cuidado que 
conviene en esto, pues, por ser el negocio de esta importancia, procuran 
ocultarlos los capitanes”26.  
 
Martín de Aróztegui y Zazo, veedor general, se hallaba entonces en 

Cádiz, donde se iría recogiendo paulatinamente una buena parte de la flota del 
Atlántico en preparación para su traslado a Lisboa con intención de pasar allí la 

 
Sirvan estas líneas para destacar y agradecer la competencia, dedicación y amabilidad 
de las plantillas de ambas instituciones. Amén de gestionar con eficacia el acceso a la 
documentación, dan respuesta a dudas y preguntas que surgen in situ. De manera 
más particular, si cabe, mi reconocimiento al teniente coronel Javier Alonso Herranz y 
a Mª del Mar González Gilarranz, director y directora técnica, respectivamente, del 
Archivo General Militar de Segovia, y al resto del personal. Por la especificidad de los 
fondos que custodian y su vinculación al Ministerio de Defensa, están todos ellos 
seguramente más acostumbrados a otro género de peticiones, y han acogido las 
peculiares necesidades de las mías con una comprensión que sobrepasa ampliamente 
los parámetros de la profesionalidad.  
25 Es Felipe IV quien ordena. 
26 Ordenanzas del buen gobierno de la Armada y los militares, de 24 de enero de 
1633, nº 357-358, BNE, ms. 8224, ff. 36r-v. Aunque existen un par de ediciones de 
esta normativa de Felipe IV, hemos optado por la copia manuscrita conservada en 
Madrid. Accesible vía https://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000056727&page=1, donde 
lo hemos consultado por última vez el 1 de marzo de 2025) por cierta afinidad con el 
inventario. Resulta que fue hecha en Cádiz (el 19 de mayo de 1633, es decir, pocos 
meses después de su promulgación) por un empleado de la proveeduría de la Armada 
del Mar Océano llamado Francisco Beltrán de Manurga, ib., f. 40v. Comparte, por lo 
tanto, ambos apellidos con Matías, el escribano que traslada el bando que Luis 
Fajardo hace pregonar el 1 de agosto de 1612, y que está incorporado al inventario. A 
Francisco lo encontramos varias veces en las fuentes que manejamos. Así, por 
ejemplo, el primer día de septiembre de 1612 remite desde Cádiz un informe a Felipe 
III sobre el número y calidad de los efectivos de la Armada ante su próximo traslado a 
Lisboa para invernar, AGS, GM, leg. 776. Desde la urbe portuguesa vuelve a dirigirse 
al monarca el 6 de octubre (ib.). Es a él a quien Fajardo encarga gestionar los pagos a 
la tropa poco antes de dejar él Cádiz para trasladarse a Lisboa (carta de 25 de 
noviembre de 1612 a Felipe III, ib.). ¿Pudiera ser, entonces, Matías un desliz de 
copista? 



10 

 

hibernada. Durante los asientos lo ayudará el contable Domingo Ochoa de 
Irazagorria. A mediados de julio, Aróztegui ha dado la bienvenida a Luis 
Fajardo con ocasión de su reincorporación a las funciones de capitán general, 
abandonadas tres años antes para ir a ocuparse de la expulsión de los 
moriscos de las tierras levantinas27. Como muestra el bando que Fajardo hace 
pregonar el 31 de julio, ese día se pone en marcha la maquinaria de asiento de 
un nuevo inventario “con tan ajustada cuenta y razón que no se pueda 
defraudar ninguna cosa”28. 

 
De este inventario hemos localizado tres ejemplares, en letra procesal 

todos ellos29. Los dos se conservan en el Archivo General de Simancas están 
firmadas y son, por lo tanto, originales, mientras que el que custodia el Archivo 
Militar General de Segovia es copia30. Aunque las disparidades textuales entre 
las tres piezas son tan mínimas que no afectan al contenido, es preciso anotar 
lo que luego se explica sobre los asientos de los 73 fardos de libros y de las 
piezas de artillería y aparejos del Notre Dame de la Garde. Los dos originales 
se conservan en buen estado, pero en la copia del Alcázar segoviano se 
observan manchas de humedad y están desgastadas las esquinas. 

 
Cronológicamente el primer puesto corresponde al texto que Fajardo 

envía al secretario real Agustín de Aróztegui y Zazo, hermano menor de Martín. 
El capitán general adjunta el inventario a una carta fechada el 5 de agosto, que 
el secretario de Felipe III recibe el 12 y en cuyo sobrescrito anota Inventario 
ajustado, único título que se le puede atribuir al no haberle sido adjudicado 
ninguno en Cádiz. La fecha del envío implica que esta copia no recoge el 
asiento de los fardos de libros ejecutado el día 6. Formalmente se presenta 
como un cuaderno in folio de 12 pliegos. El texto va a plana entera por ambas 
caras, y está foliado solo parcialmente31. 

 
El segundo ejemplar, también firmado -como ya hemos indicado- 

obedece al deseo que Felipe III manifiesta el 22 de septiembre a Fajardo de 

 
27 Carta de 16 de julio de 1612de Aróztegui al secretario de Felipe III Juan de Ciriça y 
Balanza, AGS, GM, leg. 776. 
28 Carta de Luis Fajardo a Felipe III de 22 de julio de 1612, AGS, GM, leg. 776.  
29 La laboriosa tarea de transcribirla fue asumida por los agustinos Benito Mediavilla 
Martín y Laureano Manrique Merino. Refinar la versión que ellos elaboraron me habría 
resultado insoportable sin la amable ayuda de Paz Fernández Rodríguez, Noria Attou 
y José Sierra Pérez. Las visitas al Alcázar de Segovia para consultar el impresionante 
legajo que allí se custodia habrían sido mucho menos productivas sin el apoyo de Luis 
A. Sánchez Rubio y del agustino José Luis del Valle Merino. A todos ellos mi sentida 
gratitud. 
30 Como acabamos de señalar, hay que agradecer a D. Hershenzon haber señalado a 
existencia de un inventario en “Traveling libraries: The Arabic manuscripts of Muley 
Zidan and the Escorial Library”, en Journal of Early Modern History, 18 (2014) 535-558, 
especialmente 542-544. Lo fecha el 31 de julio de 1612 y lo ubica en AGS, GM, leg. 
776, por lo que es probable que se esté refiriendo al del 5 de agosto o al de 6 de 
octubre. Menciona igualmente una carta de Fajardo a Felipe III ubicada en ese mismo 
legajo fechada el 5 de agosto que no hemos hallado, a no ser que se esté refiriendo a 
la que el capitán general envió a Antonio de Aróztegui y Zazo ese día.  
31 AGS, GM, leg. 776.  



11 

 

que aporte precisiones sobre la carga y ofrezca una puesta al día sobre el 
desarrollo del juicio: 
 

“Avisad luego el estado que tiene la hacienda de la dicha presa de Cidán 
[sic], y enviad relación de lo que se hubiere hallado en los cofres que 
escribisteis estaban por abrir, que conviene saberlo, y qué se ha hecho 
de lo que se halló en los otros de que enviasteis relación”32. 
 
La respuesta del capitán general es el Inventario de lo que se halló en el 

navío que tomó de presa el gobernador Juan de Lara Morán en el paraje de La 
Mamora, con parte de la recámara del rey Muley Cidán [sic], que llega a la 
secretaría real el 29 de octubre con carta de Fajardo expedida el día 633. El 
cuaderno de 14 pliegos que el capitán general remite a Madrid reproduce, en 
fondo y forma, el texto de agosto. En una de las últimas hojas, alguien ha 
anotado el recuento de los 120 ítems o “líos”, como vienen llamados: “47 
cofres, cajones y fardos/73 fardos de libros/120”, suma cuyos totales parciales 
se detallan en “18 cofres y cajones/16 fardos/13 cofres y cajones/73 fardos de 
libros”. La novedad que este inventario otoñal aporta al del verano es el asiento 
de los fardos de códices árabes. Para cuando la carta de Fajardo de 6 de 
octubre llega a Madrid, hace unos días que la biblioteca saadí ha llegado a la 
Villa y Corte, como ya hemos tenido ocasión de demostrar34. 

 
Finalmente, un apunte sobre el ejemplar adjuntado a la copia de las 

actas del juicio. Todo este material, en forma de legajo de medio millar de hojas 
conservado -como se ha visto ya- en el Archivo General Militar de Segovia, fue 
elaborado a petición de Martín de Aróztegui y Zazo. Lo solicitó a Fajardo en 
febrero de 1614 en nombre del Consejo de Guerra, del que ahora era 
secretario. Desprovisto del folio inicial, contiene, sin embargo, el inventario de 
la artillería y aparejos del Notre Dame de la Garde, elaborado el 1 de agosto de 
1612, y que hemos excluido de nuestra versión. De los tres ejemplares, es el 
único foliado por entero. 

 
Con lo dicho, se comprende que el texto que ofrecemos integre los tres 

apenas presentados, único modo de suplir lo que falta a cada uno de ellos35. El 
cotejo de los tres ejemplares evidencia disparidad en la numeración de los 
ítems. Hemos adoptado, por lo tanto, una propia. En cuanto a la transcripción 
del texto, responde a la ortografía hodierna del castellano. Por último, no está 
de más indicar que, en las descripciones de cada ítem, las cantidades 
inferiores a cuatro se expresan con palabras y no con cifras. Por último, hemos 
estructurado el texto marcando claramente con títulos y subtítulos cómo se 
fueron desarrollando los asientos cada día. 
 
 

 
32 Despacho de 22 de septiembre de 1612, desde El Escorial, AGS, GM, leg. 766.              
33 AGS, GM, leg. 776. 
34 SEPULCRE SAMPER, J., 2023, notas 88-93, con fuentes y bibliografía.  
35 Queda fuera de nuestra versión, como se ha dicho, el inventario de las piezas de 
artillería y de los aparejos, que el investigador interesado puede consultar en AMGS 1, 
ff. 31v-33v. 



12 

 

IV. TEXTO ANOTADO DEL INVENTARIO DE AGOSTO DE 1612 
 
4.1. Asiento del 31 de julio de 1612 
 
4.1.1. Orden de asiento 
 

En la ciudad de Cádiz, 31 días del mes de julio de 1612 años, el señor 
don Luis Fajardo, comendador del Moral, capitán general de la Real Armada y 
Ejército del Mar Océano, dijo que en la bahía de esta dicha ciudad ha venido 
un navío de presa que el gobernador Juan de Lara tomó sobre el río de La 
Mamora, con parte de la recámara y otras mercadurías y, por ser del rey Mulāy 
Zaydān36 y de calidad, es necesario persona de entera satisfacción que, con la 
rectitud y diligencia que convenga, acuda a él por el cobro, tomando la cuenta y 
razón de lo que hubiera. Por tanto, su señoría ordenó al señor veedor Martín de 
Aróztegui -que lo es general de la dicha Real Armada- que, por su persona y la 
del presente escribano, vayan al galeón San Lorenzo, que vino con el dicho 
navío de presa, a donde está parte de lo que en él se halló, y se haga 
inventario de ello y de lo que hubiere en el dicho navío de presa, y se ponga en 
poder de persona de satisfacción; y que haga las demás diligencias que 
convinieren para que se proceda contra las personas que resultaren culpados, 
todo lo cual se haga con asistencia de Domingo Ochoa de Irazagorria, que 
hace oficio de contador de la dicha Real Armada. Y lo firmó su señoría, don 
Luis Fajardo. Juan Bautista Vergara, escribano público.  
 
4.1.2. Ejecución del asiento 
 

En la bahía de la ciudad de Cádiz, estando sobre el galeoncete 
nombrado San Lorenzo, en 31 días del mes de julio de 1612 años, el señor 
Martín de Aróztegui, veedor general del Mar Océano, por su persona, y en 
presencia de mí, Juan Bautista Vergara, escribano del rey nuestro señor y 
público del número de la ciudad de Cádiz, hizo inventario de la ropa que dicen 
se halló en el navío que se tomó de presa, que está dentro del dicho 
galeoncete San Lorenzo, en la forma y manera siguiente:  

 
1.- Primeramente se halló un cofrecito pequeño cubierto con hojalata, 
claveteado con tachuelas y cubierto con un encerado y frisa colorada, hecho 
pedazos, que se halló abierto, dentro del cual se hallaron 45 piezas de 
cambray37 dobladas, cubiertas en tafetán38 verde.  

 
36 Adoptamos la transliteración moderna, y no usamos ninguno de los nombres 
castellanizados que las fuentes de la época dan al sultán. 
37 Esta tela blanca, que toma su nombre de la -entonces- flamenca localidad 
homónima, situada hoy en Francia, era reputada en la época por su sutileza, más 
liviana aún que la de la Holanda, Tesoro, p. 243, s. v. Cambray. 
38 Tela de seda delgada, muy abundante en la carga; ver nn. 6, 9, 12, 14, 15, 17-19, 
35-38, 42, 46, 47, y usada también en la cubrición de manuscritos, Tesoro, p. 908, s. v.  



13 

 

2.- Ítem, un cestón encuerado, abierto, en el que se halló lo siguiente: Una 
pieza de holanda39 rosada, entera, sin número ni membrete40; Un pedazo de 
tafetán negro barreteado, que tendrá 12 varas poco más o menos; 11 piezas de 
cambray; Un pedazo de terciopelo carmesí, que tendrá 8 varas poco más o 
menos; 6 piezas de chamelote41 de color carmesí, de seda.   
 
3.- Un cofre abierto, cubierto con hojalata, tachonado42, con cuero de vaca 
encima, y dentro de él lo siguiente: 12 pedazos de cariseas43 de colores 
cortados a lo morisco.  
 
4.- Otro cofre, cubierto de vaqueta44, tachonado con hojalata, en que se halló lo 
siguiente: Un almaizal45 que sirve de cubierta; 6 ropas de raso blanco, la una 
adamascada, forradas en diferentes sedas de colores; tres ropas de terciopelo 
negro llano, forradas en diferentes sedas de colores; dos ropas de terciopelo 
liso morado, usadas; Otra ropa de terciopelo carmesí; dos pares de mangas de 
terciopelo verde; Un par de mangas de raso blanco adamascado; Otro par de 
mangas de terciopelo negro, usado; Una funda de paño roto, que sirvió de 
cubierta del dicho cofre.  
 
5.- Otro cofre guarnecido de hojalata y la cerradura dorada, maltratado, en que 
se halló lo siguiente: 5 sábanas de cambray, y la una de ellas guarnecida; 9 
camisas a lo morisco de cambray; Un par de chinelas46 de terciopelo carmesí 
bordadas de aljófar y perlas; Una granadilla de oro, al parecer con 12 piedras 
de colores y 10 perlas chiquitas, con su pezón largo al remate; Un pedazo de 
raso azul y blanco, y sus dos cordones de oro y seda de colores, para caballos 
(en el uno de ellos tiene unas macetas47 de plata meladas, guarnecidas con 44 
barruecos de perlas48, y el otro no tiene guarnición sino de madera); Otra 
camisa con sus botones de seda y oro, barreteada; Una ropa de damasco 
blanco, forrada en holandilla, nacarada; Otra ropa cerrada, morada, guarnecida 

 
39 Junto con la holandilla (ver nn. 5, 18, 47), la holanda (ver nn. 15, 46) es una tela fina 
empleada en la elaboración de camisas, sábanas y otras piezas. El bocací, en cambio 
(ver n. 38) es más basto, Tesoro, p. 194, s. v. bocací. 
40 Los membretes aparecen varias veces, siempre con indicaciones en árabe, 
indicando la longitud de piezas de tela y otra información (ver nn. 6, 18).   
41 Tela fabricada a partir de pelos de camello, Tesoro, p. 387, s. v., que vuelve a 
aparecer en n. 5. 
42 Este acabado, con tachones o clavos de cabeza redonda, Tesoro, 908, s. v. tachón. 
Se encuentra muy presente en los cofres y cajones del inventario (ver nn. 4, 8, 11-19, 
35, 41-43, 45-47).   
43 Tela delgada de origen inglés semejante a la estameña, Tesoro, p. 273, s. v. 
Abunda en el inventario (ver n. 18-34). 
44 Cuero de ternera o de vitela, utilizado habitualmente para fabricar botas, Tesoro, p. 
379, s. v. cuero. 
45 Especie de toca o velo de seda, listada de varios colores, con que se cubren las 
mujeres, Tesoro, p. 68, s. v. almaizar. 
46 Calzado masculino del que no hay más menciones en este inventario, Tesoro, p. 
391, s. v.  
47 Es decir, empuñaduras.  
48 Perlas desiguales, cuyo nombre procede de su semejanza con las verrugas faciales, 
Tesoro, p. 169, s. v. barrueco. Hay otra mención en n. 42. 



14 

 

con hilo de oro; Otra de damasco blanco, guarnecida de la propia manera; Otra 
blanca de damasco, bordada de oro, encarnada y verde; Otra ropa de 
chamelote, tornasolada; Otra ropa de raso pajizo, con sus alamares; Otra ropa 
de raso azul, con sus botones; Otra ropa de raso verdemar, azufrada; Otra de 
sedilla verde, listada, vieja, forrada en felpa morada; Otra ropa de raso morado 
con su cenefa verde, usada; Otra de seda de damasco, primavera; Una pieza 
de algodón, fina, que parece ser de toca; Un almaizal o paño a lo morisco; Otro 
colorado y listado, con oro; Otra pieza de camilla, carmesí y blanco; Una 
sábana labrada de amarillo y seda.  
 
6.- Un cofrecito a modo de frasquera, forrado en bayeta roja, claveteado y, 
dentro de él, lo siguiente: Un almaizal de seda listada que sirve de cubierta; 32 
piezas de cambray, las 30 con fundas de tafetán verde y las dos con tafetán 
colorado; 9 piezas de cambray o mengalas finas49, con fundas de tafetán 
verde, con membretes de lengua morisca.  
 
7.- Otro cofre de vaqueta, colorado, guarnecido en hojalata, y dentro de él lo 
siguiente: Un almaizal viejo que sirve de cubierta; 12 ropas de brocado de 
diferentes colores; 5 medias cabezadas de caballos, de seda y oro, con 10 
borlas de colores. 
 
8.- Un cestón encuerado, aovado, en que se halló lo siguiente: Una funda de 
terciopelo verde bordado a manera de borceguí50; Una cajita redonda de nácar, 
vacía, maltratada; Otra cajita de cuero negro, dorada, vacía; Otra cajita de 
terciopelo morado, vacía; Una sábana basta, a lo morisco; Otra sábana labrada 
a lo morisco; Un astrolabio de aljófar51; Una pieza pequeña de plata labrada, 
con cuatro cadenetas chicas, que sirve de funda de penachos; Un cofrecito de 
nácar guarnecido de plata, con cuatro pies y cerradura de plata, cerrado y 
tachonado, con su funda de cuero datilado, que se halló dentro de este cestón 
y, por estar cerrado y no tener llave, se dejó para después inventariarse en 
tierra.  
 
9.- Un cofre negro de la China, en que hubo lo siguiente: 41 tocas pequeñas de 
volante y 13 toquillas de colores; 11 pedazos de tocas de resplandor; dos 
bolsas pequeñas de raso, la una verde y la otra carmesí, en una funda 
pequeña de damasco carmesí; 9 listones de seda de colores; 14 pedazos de 
tocas de diferentes colores: dos pedazos pequeños de hierba, engomados; Un 
vidrio azul pequeño que parece contener polvos de olor52; dos pedazos de 
tocas bastas; Un pedacito de seda verde y oro; Un velo negro de tafetán, 
pequeño.  
 
10.- Otro cofre forrado en hojalata y por cubierta un cuero de vaca; y, dentro de 
él, lo siguiente: 9 ropas de levantar de pelo blanco; Una sobremesa de seda de 
terciopelo carmesí, bordada de seda de colores, con su juego de ajedrez en 

 
49 Velos de tela muy delgada, Tesoro, p. 180, s. v. bengala [I], [II]. 
50 Calzado del que tiene especial fama el procedente de Marruecos, Tesoro, p. 199, s. 
v. Otra mención en n. 37. 
51 Tres astrolabios más son mencionados en n. 18. 
52 Ver nn. 38, 47. 



15 

 

medio; 17 piezas de alabastro; 4 pedazos de felpa de hilo blanco, los dos 
mayores y los otros dos menores; Un almaizal viejo que sirve de cubierta.  
 
4.1.3. Auto de cierre del asiento 
 

Y con esto se acabó el dicho inventario por ahora, y se entregaron los 
dichos cajones con las dichas cosas, por mandado del señor veedor general, a 
Jerónimo de Castro, vecino de la ciudad de Cádiz. El cual, estando presente y 
doy fe lo conozco, lo recibió, en mi presencia y de los dichos testigos, 
realmente y con efecto. Del entrego de lo cual yo, el dicho escribano público, 
doy fe. Y se obligó de los volver cada que se le pidiere, y en falta de ello pagará 
su valor como depositario líquido que de ello se constituye; y para ello obligó su 
persona y bienes habidos y por haber, dio poder a las justicias de Su Majestad 
para ser apremiado como por cosa juzgada y lo firmó, y el dicho señor veedor, 
siendo testigos Juan Martínez y el alférez Lázaro del Cerro y Diego Gil Copado, 
vecinos y estantes en Cádiz. Ante mí, Juan Bautista Vergara, escribano 
público.  
 
4.2. Asiento del 1 de agosto de 1612 
 
4.2.1. Ejecución del asiento 
 

En la bahía de esta dicha ciudad de Cádiz, estando sobre el dicho navío 
San Lorenzo, en primer día del mes de agosto del dicho año 1612, el dicho 
señor veedor Martín de Aróztegui, por su persona y en presencia de mí, el 
dicho escribano público, escribí el inventario de lo que está dentro del dicho 
navío, que se halló en la dicha presa que se tomó, en la manera siguiente: 

 
11.- Primeramente se abrió un cajón forrado en hojalata, tachonado, y en él un 
forro de lienzo blanco y, dentro del dicho cajón, 31 libros encuadernados y 
cubiertos de seda, escritos en lengua arábiga; Ítem, 106 cuadernos pequeños, 
sueltos, sin cubiertas, en letra arábiga, con algunas iluminaciones, envueltos en 
un lienzo blanco53.  
 
12.- Otro cofre forrado en hojalata, tachonado y cubierto con su forro colorado; 
y, por dentro, un paño blanco y, dentro de él, 31 libros encuadernados, 
cubiertos de tafetán colorado, escritos en lengua arábiga, y otro libro viejo 
encuadernado de la misma letra.  
 
13.- Otro cofre forrado en hojalata, tachonado y cubierto con su forro colorado, 
de guadamecí54; y, por dentro, un paño blanco y, dentro de él, 40 libros 
encuadernados y cubiertos con tafetanes de colores, los más de ellos escritos 
en lengua arábiga; y quedó fuera un libro más, que tiene muchas estampas 

 
53 Se encuentra aquí la primera referencia a los manuscritos de la biblioteca del sultán 
saadí. En nuestro artículo de 2022 nos detenemos con cierta calma sobre esta y todas 
las demás, que recogemos allí consolidadas en un único párrafo; ver especialmente 
las notas 84-94 de ese trabajo. 
54 Variedad de cuero, Tesoro, p. 610, s. v. Guadamecí.  



16 

 

doradas de diferentes instrumentos, para ver si hay en tierra quien entienda la 
significación de ellos.  
 
14.- Otro cofre forrado con su guadamecí por de fuera, y el dicho cofre forrado 
en hojalata dorada y tachonado; y, por dentro, un paño blanco y, dentro de él, 
37 libros forrados con tafetán de colores y encuadernados, y algunos de estos 
con cubiertas de raso y damasco, escritos en lengua arábiga.  
 
15.- Otro cofre cubierto de hojalata, tachonado, hase hallado abierto. Parece 
que estaba sellada la cerradura; y dentro de él, lo siguiente: Primeramente, en 
un saquillo de terciopelo carmesí se halló una sarta de corales gruesos con 900 
granos poco más o menos; Ítem, 48 pares de capirotes para halcones, de 
terciopelo, de colores bordados de oro55; Un guante56 de cazador bordado con 
aljófar y oro escarchado, y algunas piedras que parecen granates; Otro guante 
de la misma calidad, y bordado sobre cuero leonado, y otros dos; Otro guante 
ni más ni menos, de cazador, sobre cuero de ámbar negro y el puño de 
terciopelo carmesí, bordado de oro escarchado, con algunas piedras y aljófar; 
Otro guante de cuero amarillo, gamuzado, puño de terciopelo morado, bordado 
de aljófar y oro escarchado; Otro guante de cuero adobado, el puño de 
terciopelo verde, bordado de oro; Otro guante adobado que tira a negro, y con 
algunas bordaduras de oro y aljófar sobre el mismo cuero, con botones de seda 
azul y oro; Otro guante de la misma suerte, el botón verde y oro; Otro guante 
adobado de ámbar, color pardo, bordado de aljófares, cargado de oro, el botón 
morado; Otro guante de ámbar, más raído y bordado sobre el mismo cuero, de 
plata, con botón de lo mismo; Otro guante de ámbar negro, el puño de tela de 
plata, bordado de oro escarchado fino; Otro guante de polvillo y oro amarillo, y 
bordado de oro y aljófar, con botón naranjado; Otro guante del mismo color de 
polvillos, puño de terciopelo morado, bordado de oro y plata; Otro guante de 
color negro, bordado de oro sobre el mismo cuero; Otro guante de cuero 
becerro, puño de terciopelo carmesí, bordado con aljófar y oro; Otro guante de 
color de ante, puño de terciopelo carmesí, bordado de oro; Otro par de 
guantes, también de caza, guarnecidos con una poca de bordadura de oro, 
plata y seda cabeceada; Otro guante de color gamuzado, puño de terciopelo 
verde, bordado de oro; que todos los dichos guantes son de la mano izquierda 
para llevar halcones en ella; Otro par de guantes de camino, con un poco de 
bordadura en los puños; Una mantellina de algodón blanco, labrada de seda de 
colores; 4 cuchillos pequeños sin vainas, con sus cabos de marfil; Otra vaina 
de zapa con dos cuchillos y sus cabos de marfil, y un cabo sin la cuchilla, del 
dicho marfil; Otros  dos cuchillos con la vaina de terciopelo carmesí, cabos de 
marfil; Otros dos cuchillos con sus  cabos de marfil y caja de zapa; Otros dos  
cuchillos pequeños con su caja de zapa; 5 cucharas de madera; Un envoltorio 
con 5 macillos de hilo de oro fino; Otro envoltorio con otros 5 macillos del dicho 
hilo de oro; dos cajas que sirven de escribanía57, con su tintero cada una de 

 
55 Sumados a los que aparecen en n. 40, el total de estas piezas de cetrería asciende 
a casi 140. 
56 A la cantidad de guantes de cetrería contenidos en este cofre, de elaborada factura, 
hay que añadir los que se encuentran en nn. 40, 41. 
57 Hay dos más, ver n. 41. Estas escribanías, como los dos escritorios asentados en 
nn. 36 y 37, son ejemplos de piezas de mobiliario de pequeño tamaño.  



17 

 

latón;  Una pieza a manera de ramilletero con el cabo de cristal, y guarnecido 
con plata dorada, metido en funda de vaqueta; Una escudilla de latón con 
caracteres arábigos58; 4 platillos de madera de la China; Otro platillo, algo 
mayor, de la dicha madera; Un envoltorio de lienzo de algodón con labores 
moriscas de seda y, dentro de él, lo siguiente: Una pieza de tafetán blanco, que 
tiene 9 varas y, por las orillas, cenefa colorada y azul, que tiene más de una 
vara de ancho; Una toalla de bofetán59 con guarnición por la orilla de oro y 
seda carmesí, y otras labores de oro; Otra toalla de tafetán blanco con algunas 
labores de oro y seda y cenefa de colores;  Otra toalla de lienzo, con algunas 
labores de seda; Otra toalla de lienzo de labores de seda; Otra toalla del mismo 
lienzo, con labores de oro y seda; Otra toalla de seda blanca, con labores de 
seda y oro; Otra toalla de lienzo, con las mismas labores de seda y oro; Otra 
toalla de tafetán blanco, de oro y seda, cenefa de seda morada; Otra toalla, con 
labores de holanda, de seda de colores; Otra toalla de tafetán blanco, con 
labores de oro y seda; Otra toalla de toca, con labores de oro y seda; Otra 
toalla de lienzo delgado, con labores de seda de colores; Otra toalla de lienzo 
delgado, con labores de seda de colores; 4 toallas de lienzo blanco, con 
labores de seda de colores; Otras 6 toallas del mismo lienzo, labradas de seda 
de colores; Otra toalla de tafetán blanco, con cenefa de colores; Un pañuelón 
de tafetán naranjado, ajedrezado de blanco, con alamares y pasamanos de 
seda verde y oro, con manga de catalufa60 verde y anaranjada, con fleco y 
cordones de seda verde y oro. 
 
16.- Otro cajón forrado en hojalata, tachonado y forrado por dentro de lienzo 
amarillo y, dentro de él, lo siguiente: 11 sábanas de cambray con rapacejos de 
hilo; tres calzones de lienzo viejos; Un pedazo de damasco chiquito, de colores; 
Una sobremesa naranjada, pequeña, de raso carmesí, con algunas bordaduras 
de oro forradas en lienzo; Una almilla61 acolchada, blanca, de caniquí62; Una 
ropa de raso carmesí con sus botones;  Una almilla de felpa blanca de hilo; 
Otra almilla vieja de lo mismo; Unas jervillas63 de cordobán tafilete64 coloradas; 
dos copillas de cuero de matices, que parecen remates de turbantes.  
 
17.- Otro cofre forrado en hojalata, blanco, tachonado y, dentro de él, lo 
siguiente, el cual estaba cubierto con un cuero de vaca: Primeramente, 27 
ropas de chamelote de colores, hechas y acabadas a lo morisco, cubiertas con 
tafetán amarillo, que estaban dentro del dicho cofre.  

 
58 La otra escudilla inventariada está igualmente grabada con caracteres árabes, ver n. 
47. 
59 Tela delgada y rígida, con escasa presencia en el inventario, Tesoro, p. 196, s. v.; 
cfr. n. 18. 
60 Este tejido de lana empleado en la fabricación de alfombras aparece una vez más, 
n. 39. 
61 “Es cierta vestidura militar corta y cerrada por todas partes, escotada y con solas 
medias mangas, que no llegan al codo”, Tesoro, p. 72, s. v. Hay algunas más en nn. 
39, 41 y 47. 
62 No hay otra mención de esta tela de algodón, originaria de la India.  
63 Tampoco de esta especie de bandeja hay más menciones. 
64 Esta clase de cuero trabajado, típica de Marruecos, reaparece en n. 34. 



18 

 

18.- Otro cajón forrado de hojalata, tachonado y cubierto con un cuero de vaca 
y, dentro de él, lo siguiente: Una pieza de holanda número 4, anas65 51, según 
su membrete; Otra pieza de holanda, número 46 anas 51, conforme su 
membrete; Otra pieza de holanda, número 26 anas 26, conforme a su 
membrete; Otra pieza de holanda sin número ni membrete, que parece tiene 51 
anas; Otra pieza de holanda número 5 anas 53, según su membrete; dos 
piezas de algodón rollado blanco; 8 correas de aderezo de caballo, viejas; tres 
astrolabios con sus asillas de plata y cordones de seda; Un azafate66 de 
madera de la India; tres piezas de caniquí blancas, digo bofetán; 7 cucharas de 
madera, labradas con ataracea las 4 de ellas67; Un pedazo de terciopelo 
morado llano de media vara, que parece sobró de algo que cortaron; 7 
manzanillas de palo doradas68; Un canuto dorado sobre verde, con un papel 
dentro escrito en arábigo; Un pedazo de carisea morado cortado en ropa; Una 
ropa de tafetán verde, forrada en holandilla blanca, cortada y por acabar; Un 
vestido morado de carisea, cortado, sin acabar; Otro de carisea verde, de la 
misma manera; Otro vestido colorado, de estameña, cortado, sin acabar; Una 
cajeta de madera colorada y redonda, chica, dorada, vacía; dos varillas de palo 
negras; dos escudillas chiquitas -digo, copas69- de tela, de plata y morado, que 
parecen remates de turbante.  
 
19.- Otro cofre forrado en hojalata, tachonado y la cerradura sobre paño 
colorado y cubierto con un cuero; y, dentro de él, lo siguiente: Un ropón de 
carisea o grana, colorado, con su capilla; Otro ropón de raja, carisea de rosa 
seca claro; Otro ropón de lo mismo, nacarado; Otro de lo mismo, pardo y 
leonado oscuro; Otro de la misma color; Otro aceitunado oscuro y negro; Otro 
de lo mismo,  naranjado; Otro de lo mismo, acanelado, con su raso amarillo; 
Otro de lo mismo, verde, con raso morado; Unos calzones de carisea 
colorados; tres albornoces negros; tres sábanas labradas de seda de colores; 
Otra sábana de cambray por acabar; dos piezas de tafetán blanco, rolladas; 
Una sobremesa de bufete pequeño, de brocado de colores, sin guarnición, 
forrada en damasquillo amarillo; Un lienzo blanco en que está todo revuelto.  
 
20.- Un fardo con tres piezas de carisea: una verde aceitunada y otra morada y 
otra colorada.  
 
21.- Otro fardo con 4 piezas de carisea, coloradas todas.  
Y estas piezas y las de arriba estaban comenzadas.  
 
22.- Otro fardo con tres piezas de carisea, comenzadas: la una blanca y la otra 
azul, y otra negra. 

 
65 Unidad de longitud empleada con telas, Tesoro, p. 87, s. v. ana [I]. 
66 Este es el único ejemplar de esta clase de canastillo de uso femenino, Tesoro, p. 
145, s. v. 
67 Esta delicada decoración de incrustaciones de madera; cfr. Tesoro, pp. 460-461, s. 
v. emblema; se encuentra también en los escritorios inventariados; ver nn. 36, 37. 
68 Son remates con forma esférica para partes de mobiliario, como las patas de silla, 
Tesoro, p. 735, s. v. 
69 Son varias las ocasiones en que el copista introduce correcciones semejantes; ver 
nn. 23, 37, 38, 39, 41, 42. 



19 

 

  
23.- Otro fardo con 4 piezas de carisea, comenzadas, colores plateada, azul, y 
la otra negra, pequeña, y la otra verde, digo color de romero.  
 
24.- Otro fardo pequeño con tres pedazos de carisea: el uno negro y el otro 
colorado, y otro azul; todos comenzados.  
 
25.- Otro fardo con tres piezas de carisea, comenzadas: la una blanca y otra 
colorada, y otra amarilla.  
 
26.- Otro fardo con 4 piezas de carisea, comenzadas: la una verde y las otras 
aceitunadas, y una de estas es pequeña.  
 
27.- Otro fardo con 4 piezas de carisea colorada, comenzadas: una pieza 
grande y las otras, pequeñas.  
 
28.- Otro fardo con una pieza de carisea acanelada, empezada, y dos no 
enteras, rosada y verde.  
 
29.- Otro fardo con 6 pedazos de carisea de colores, dos encerados70 
frailescos, rosa seca, rosado y acanelado.  
 
30.- Otro fardo con dos piezas de carisea verde, empezadas.  
 
31.- Otro fardo con tres piezas: la una gualda, la otra colorada, la otra negra; 
todas de carisea, empezadas, y la gualda muy pequeña.  
 
32.- Otro fardo con 4 pedazos: el uno blanco y el otro piel de rata, acanelado, y 
otro azul claro; todo de carisea.  
 
33.- Otro fardo con tres piezas de carisea, empezadas: aceitunada, negra y 
otra acanelada.  
 
34.- Otro fardo con 4 piezas: la una verde mar y otra azufrada, y otra de la 
misma color y otra almendrada; comenzadas todas y de carisea. 
Una bolsa de terciopelo azul, que hay dentro diferentes papeles, y una 
manguita, dentro de la cual está una carta escrita en pergamino, y otra 
manguita de damasquillo rosa seca y amarillo en que hay otra carta escrita en 
pergamino. 
 
Un talego con diferentes papeles y cartas sueltos.   
 
4.2.2. Auto de cierre del asiento 
 

 
70 cfr. Tesoro, p. 301, s. v. cera; p. 468, s. v. encerar. Se trata de lienzos recubiertos de 
cera utilizados como envoltorios, mamparas, etc. 
 
 



20 

 

Y, por ahora, se acabó el dicho inventario para lo proseguir e ir 
prosiguiendo. Y todo lo que está dicho por mandado del señor veedor general 
se entregó al dicho Jerónimo de Castro, el cual, estando presente y doy fe lo 
conozco, otorgó que lo recibe en presencia de mí, el presente escribano. Del 
entrego de todo lo cual yo, el presente escribano público, doy fe porque se hizo 
en mi presencia realmente y con efecto; y se obligó de devolverlos cada que se 
le pidiere, y en falta de ello pagará su valor como depositario líquido que de ello 
se constituye, y para ello obligó su persona y bienes habidos y por haber, dio 
poder a las justicias de Su Majestad para ser apremiado como por cosa 
juzgada, renunció las leyes en su favor y la general, y lo firmó, y el dicho señor 
veedor. Testigos: Pedro de Carvajal y el alférez Lázaro del Cerro y Pedro de 
Orihuela, vecinos y estantes en Cádiz. Juan Bautista Vergara, escribano 
público.  
 
4.2.3. Inspección de las cajas de marineros y soldados 
 
4.2.3.1. Auto de ejecución de la inspección 
 

Y luego, incontinenti, estando dentro del dicho navío, en el dicho día, 
mes y año dicho, el dicho señor Martín de Aróztegui, veedor general, dio orden 
al ayudante Alonso Jiménez y al alférez Lázaro del Cerro para que los 
susodichos bajen debajo de cubierta del dicho navío y vean y visiten las cajas 
de los marineros y soldados que hallaren, y vean si en ellas hay alguna ropa u 
otra cosa de las contenidas en el dicho inventario y, hallándolo, lo traigan ante 
su merced para las poner en el dicho inventario como las demás. Y lo firmó. 
Juan Bautista Vergara, escribano público.  

 
4.2.3.2. Ejecución de la inspección 
 

Y luego, incontinenti, los dichos Alonso Jiménez y Lázaro del Cerro 
bajaron debajo de cubierta de dicho navío y miraron y reconocieron todas las 
cajas de los marineros y soldados que hallaron dentro del dicho navío, debajo 
de cubierta y encima; y, aunque las miraron todas una por una, no hallaron 
cosa ninguna en ellas de los contenidos en el dicho inventario que se va 
haciendo. Y así lo declararon y lo firmaron de sus nombres. Juan Bautista 
Vergara, escribano público. 
 
4.2.4. Bando del capitán general Luis Fajardo 
 
4.2.4.1. Texto del bando 
 

Don Luis Fajardo, comendador del Moral, capitán general de la Real 
Armada y Ejército del Mar Océano por Su Majestad: Por haber entendido que 
en el navío de presa que tomó el gobernador Juan de Lara sobre el río de La 
Mamora con parte de la recámara del rey Mulāy Zaydān ha habido muchos 
desórdenes abriendo y descerrajando los cofres, cajones y fardos, en que falta 
mucha hacienda y se presume ser la de más valor, y en que los franceses que 
venían en el dicho navío echan la culpa a los españoles diciendo que ellos 
abrieron y descerrajaron los cofres, y los españoles que los hallaron abiertos en 
poder de los franceses, y que sobre el caso se ha de proceder por todo rigor, 



21 

 

averiguando y castigando los delitos, así por el desorden de ello como por ser 
en hacienda que aún no está sentenciada ni condenada, ni se sabe lo que Su 
Majestad mandará disponer de ella por las dependencias71 y respetos que trae 
consigo, y, antes de llegar al dicho rigor, deseando que no haya ocasión de 
castigar a nadie, me ha parecido mandar publicar el bando siguiente: 
Que cualquiera persona -así soldado como marinero, español como francés y 
de cualquier otra nación- que manifestare dentro de tres días lo que hubiere 
tomado de la dicha presa en cualquiera forma y manera que sea, se le perdona 
la pena del delito y se le dará alguna satisfacción reservada a mi voluntad. 
Donde no, pasando el dicho término, que corre desde hoy, le condeno en 6 
años de galeras al remo y sin sueldo y en perdimiento de todos sus bienes, sin 
exceptuar persona de esta dicha pena, declarando que incurre en la misma 
pena cualquiera que lo supiere y no viniera a dar cuenta de ello; y, en su favor, 
que a la tal persona que diere el aviso se le pagará a 5% de lo que así se 
cobrare de las otras por su acusación. Las dichas manifestaciones se han de 
hacer ante el señor veedor general Martín de Aróztegui, en cuyo oficio y en el 
de la contaduría de la Armada se tomará razón de este bando, el cual se 
publicará con cajas, así en los navíos de ella como en las calles públicas de 
esta ciudad, de que dé testimonio un escribano. Hecho en Cádiz a primero de 
agosto de 1612. Don Luis Fajardo. Por mandado de su señoría, Matías Beltrán 
de Manurga.  
 
4.2.4.2. Pregón del bando 
 

En la ciudad de Cádiz, en primer día del mes de agosto de 1612 años, 
en la plaza pública de ella y en la calle de san Francisco de ella, al son de cajas 
de guerra se pregonó en altas voces el bando de atrás contenido en presencia 
de mucha gente, de que doy fe. Juan de Hinojosa, escribano público. 

  
En la bahía de esta ciudad de Cádiz, estando en los navíos de la 

Armada que están en ella, primer día del mes de agosto de 1612 se pregonó el 
bando y orden de atrás con cajas de guerra en altas voces en todos los dichos 
navíos de la Armada. Juan Bautista Vergara, escribano público. Concuerda con 
el original.  
 
4.3. Asiento del 3 de agosto de 1612 
 
4.3.1. Asiento matutino 
 

En la ciudad de Cádiz, tres días del mes de agosto de dicho año de 1612 
años, estando en un almacén, que es de las casas de Juan Bautista Montalvo, 
escribano público de esta dicha ciudad, el dicho señor Martín de Aróztegui, 
veedor general, en prosecución del dicho inventario, hizo llamar a un cerrajero 
y se abrieron 13 cajones, la mayor parte de ellos que son de los de la cámara 
de Mulāy Zaydān, que se hallaron dentro del dicho navío San Lorenzo y se 
trajeron a tierra. Y de la ropa que en ellos se halló, se hizo el inventario 
siguiente: 

 
71 Tecnicismo referido a la espera de determinación por parte del juez, Tesoro, p. 812, 
s. v. pender.  



22 

 

 
Primeramente se abrió el cofrecillo de nácar que está inventariado72, y se halló 
dentro de él lo siguiente: Un pedazo de benjuí73 de hasta una libra y una cajica 
de cuero negro del tamaño de una escudilla, vacía, y un pedacillo de chamelote 
carmesí con su pasamano de oro alrededor; y el dicho cofrecillo está 
guarnecido de plata los pies de ellos [sic], cantoneras, aldabillas y cerraduras, y 
de dentro forrado en raso carmesí y pintado de oro; Una funda de tafilete 
datilado, ajedrezado de negro y forrado de raso verde.  
 
35.- Se abrió otro cofre forrado en hojalata, tachonado, la cerradura dorada y 
sellada, y encima una cubierta de cuero, colorada. Y dentro del dicho cofre 
estaban 30 libros encuadernados con sus cubiertas de tafetán raso y damasco 
de colores, escritos en lengua arábiga, y otros con cubiertas de papel.  
 
36.- Abriose un escritorio de ataracea con cantoneras de plata, la cerradura no 
más de plata y el pestillo que es de hierro y los goznes; y, dentro de él, lo 
siguiente: Hanse hallado dentro de él dos gavetas que parecían secretas, que 
estaban abiertas y rotas, aunque el escritorio por de fuera estaba cerrado, por 
donde parece que muy despacio se había abierto y vuelto a cerrar; Un ropón 
de raso verdemar, forrado en damasquillo blanco, con cenefa carmesí; Otro 
ropón de raso morado, forrado en tafetán tornasolado; Otro ropón de raso 
carmesí, forrado en tafetán verdemar; Otro ropón de raso morado, forrado en 
tafetán rosado; Otro ropón de raso colorado, forrado en tafetán encarnado; Otro 
ropón de raso azul, forrado en tafetán tornasolado; Otro ropón de raso morado, 
forrado en tafetán tornasolado; Otro ropón de lo mismo y con el propio forro; 
Otro ropón de raso azul, forrado en tafetán morado; Otro ropón de raso 
morado, forrado en tafetán leonado oscuro; Otro ropón de raso verde, forrado 
en tafetán del mismo color; Otro de raso azul, forrado en tafetán verde; Otro de 
raso carmesí, forrado en tafetán encarnadillo; Otro ropón de raso verde, forrado 
en tafetán tornasolado; Otro de raso verde, forrado en tafetán leonado; Otro de 
raso morado, forrado en tafetán tornasolado; Otro de raso azul oscuro, forrado 
en tafetán tornasolado amarillo; Otro de raso verde, forrado en damasquillo de 
las Indias; Otro de raso morado, forrado en tafetán leonado oscuro; tres 
bonetes acolchados: los dos de raso carmesí y el otro de raso morado; Un 
jubón de tela, pequeño, cuadrado, de China, de encarnado y oro, flocadura y 
cordones de seda verde y oro; 16 varas de pasamano carmesí ancho, de seda, 
encarnado y oro viejo, en pedazos, que ha servido; dos manojillos de seda: el 
uno rosa seca y el otro verde, que pesarán 5 onzas poco más o menos; dos 
brinquiños que parecen de cristal74, de color amarillo, con guarniciones de 
plata, que son pequeños. Todo lo dicho, envuelto en un almaizal nuevo de 
colores.  
 
37.- Otro escritorio de ataracea con la cerradura, aldabas y bisagras de latón, y 
guarnición de lo mismo, cubierto -digo, que es- de hierro dorado toda la 

 
72 cfr. n. 8. 
73 Aceite vegetal empleado para perfumar cueros, Tesoro, pp. 748-749, s. v. menjuí. 
74 Se trata de joyeros de reducido tamaño que reciben este nombre “porque cuelgan 
de las tocas, porque, como van en el aire, parece que están saltando”. Tesoro, p. 206, 
s. v. brincar. 



23 

 

guarnición, cubierto con un tapiz de colores y figuras, y dentro de él lo 
siguiente: Un ropón de tabí75 de oro de Italia, color rosa seca, forrado en 
tafetán verde; Otro de tabí de oro de Italia, turquesado, forrado en tafetán 
encarnado; Otro de la misma tela, de rosa seca, forrado en tafetán amarillo; 
Otro de la misma tela, azul oscuro, forrado en tafetán blanco; Otro de la misma 
tela, forrado en tafetán azul; Otro de la misma tela, aturquesado, forrado en 
tafetán tornasolado; Otro de lo mismo, colorado, forrado en tafetán tornasolado 
blanco;  Otro de lo mismo, de color avinado, forrado en tafetán amarillo; Otro de 
lo mismo, morado oscuro y forrado en tafetán tornasolado; Otro de lo mismo, 
azul, forrado en tafetán encarnadillo; Otro de lo mismo, blanco, en tafetán 
tornasolado; Otro del mismo color, forrado en el propio tafetán; Otro del mismo 
color, forrado en el mismo tafetán; Otro del mismo tabí, forrado en tafetán 
verde; Otro del mismo tabí, en tafetán encarnadillo; Otro de color morado en 
tafetán tornasolado; Otro azul, forrado en tafetán colorado; Otro de tabí de oro 
con aguas, azul, forrado en tafetán amarillo; Otro de turquesado, forrado en 
tafetán asolado. Son todos 19 ropones de tabí de oro y seda los que están en 
este cajón. 
 
Un envoltorio con 7 pares de medias de seda de Nápoles, de colores, algunas 
más raídas. 
 
Otro envoltorio con 15 pares de medias de seda también de Nápoles, de 
colores, todas nuevas; y, en un lienzo blanco, usado, guarnecido con puntas, 
tres pares de borceguíes blancos, adobados de ámbar, y unos zapatos de lo 
mismo envueltos en tafetán tornasolado; dos ligas de seda listadas. Todo ello 
cubierto con un almaizal de colores. 
 
38.- Otro cofre mediano, cubierto de cuero dorado, guarnecido de hierro 
estañado, viejo, de figuras pintado. En el dicho cofre se hallaron los cofrecillos 
y cajas siguientes, todos abiertos: Un cofrecillo de nácar con cerradura y 
guarniciones de plata, y todo claveteado de plata, forrado en damasco carmesí, 
la funda de vaqueta, digo tafetán, naranjado. Hallose descerrajado y, dentro de 
él, una cajita de cuero negro con algodones, que demuestra haber tenido joyas. 
Estaba vacía esta cajita, y ni más ni menos el dicho escritorio; Otro cofrecillo 
también de nácar, guarnición, cerradura y clavazón de plata, forrado en raso 
carmesí, hallose descerrajado y vacío; Otro cofrecito, maltratado, de nácar y 
negro, guarniciones y cerradura de plata, forrado en raso carmesí, con figuras 
doradas, obra de la India; hallose abierto y vacío, aunque estaba envuelto en 
un pedazo de bocací amarillo con sus algodones, por donde parece se abrió 
con mucho espacio; Otro cofrecillo que parece de cuerno amarillo, con toda la 
cerradura y guarniciones de plata, hallose descerrajado y abierto, metido en 
una caja cubierta de cuero datilado; Otra cajilla larga y angosta, de nácar, 
claveteada de plata, con todas las guarniciones y cerradura de plata, hallose 
descerrajada y vacía, metida en una funda acolchada de tafetán tornasolado; 
Otra caja redonda de nácar, maltratada; clavazón, guarnición y cerradura de 
plata, sin pestillo y sin goznes; será de poco más de una tercia de diámetro, 
hallose descerrajada y vacía, y levantadas algunas piezas de nácar, y le faltan 

 
75 Todas las prendas de esta tela de seda asentadas en el inventario se hallan en este 
escritorio.  



24 

 

algunas de las de plata; Otra cajuela también redonda, más pequeña, toda de 
nácar, con dos bisagras de plata, hallose abierta y vacía; Una cajuela de una 
cuarta de largo y menos de ancho, de cuero negro dorado por de fuera, y 
dentro forro de terciopelo azul con algunos apartamientos como para joyas; se 
halló abierta y vacía; Otra cajuela de la misma manera y tamaño, abierta y 
vacía; Otra cajuela de la misma hechura y color, algo más pequeña, hallose 
abierta y vacía; Otra cajuela ovada, cubierta de cuero leonado con perfiles 
dorados, dentro forrada de tafetán leonado con muchas divisiones, como para 
poner joyas;  hallose abierta y vacía; Otra cajuela como para hostias, cubierta 
de cuero colorado, vacía; Otra cajuela de marfil oscuro, como para hostias, 
vacía; Un envoltorio de polvos, que no se sabe qué son; dos hierros como 
medias lunas con dientes, como de ruedas de reloj; Otros dos hierros de latón y 
dos llaves de cofres, que lo parecen de hierro de Flandes. Esta caja estaba 
cerrada y doblados por de dentro aldabones con que se clava la cerradura.  
 

Y, habiendo tomado juramento a Cristóbal Gómez, maestro cerrajero, 
vecino de esta ciudad, que se halló presente a abrir este cofre y los demás, y 
los abrió por su persona, declaró que no se pudo abrir dicho cofre si no fue con 
llave o con mucho espacio, quitando los pernos de las bisagras de atrás. Volvió 
a decir que los aldabones con que se clava la cerradura los halló doblados por 
de dentro, y por la tal razón entiende que no se pudo abrir sino con llave, como 
tiene dicho, y que esto es la verdad.  Y no lo firmó. Testigos: el almirante Diego 
de Santurce Orozco y don Antonio de Villacreces, juez de residencia por Su 
Majestad, y los capitanes don Juan de Vega y don Gonzalo de Rojas.  
 
39.- Otro cofre forrado en hojalata, claveteado, blanco, y dentro de él, lo 
siguiente: Un ropón de carisea -digo, raja- aceitunado, sin forro, con su faja de 
damasco; Otro verde, cenefa de damasco, amarillo y blanco; Otro azul, con la 
misma cenefa; Otra almilla, de raja, aceitunada; Otra almilla, colorada; Otra 
naranjada; Otra verdosilla. Son todas almillas con sus cenefas de seda, y son 
marlotillas cortas76; Ítem, 47 bonetes colorados, en 7 envoltorios; son de los 
ordinarios; Un pedazo de una vara de lana poco más, o hilo; Una cajita de 
escribir de media vara de largo y una sesma de ancho, de vaqueta de 
Moscovia con algunas flores y vivos dorados; y, dentro de ella, otra cajuela de 
marfil y enrejado, con algunos granos de vidrio de colores menudos, y, dentro 
de ella, unas cañitas doradas como para pinceles, envuelto todo en una frisa 
colorada; Una bolsa grande o talega de terciopelo carmesí con caireles de oro, 
forrada en catalufa de colores, y, dentro de ella, una sobremesa de raso forrada 
en lo mismo hecho; Un juego de ajedrez de raso carmesí y negro, la división de 
las casas y caireles de torzal, de oro,  y, con esta sobremesa, unas piezas de 
ajedrez de marfil, muy grandes algunas; Una caja cubierta por de fuera de 
terciopelo verde, y dentro de raso carmesí; y en ella, una luna de espejo con la 
guarnición bordada de aljófar y algunas perlas y granates, a manera de 
cartones la guarnición; Y, en este cajón, un harambel de colores77. 
  

 
76 La marlota era una especie de sayo común entre los árabes, parecido al que usaban 
los ganaderos en España, Tesoro, p. 738, s. v. marlota; p. 951, s. v. vaquero. 
77 Mencionada también en n. 45, es una tela de lana listada que se cuelga de la pared, 
Tesoro, p. 109, s. v. arambel; p. 622, s. v. harambel. 



25 

 

40.- Un cajón cubierto de cuero colorado y dorado, forrado en damasco 
carmesí, y, dentro de él, un cofrecito mediano de nácar con todas las 
guarniciones, cerraduras y clavazón de plata, forrado en terciopelo carmesí, y 
la cubierta bordada de oro, y escarchado de oro con algunas perlas y algunas 
piedras verdes redondas que parecen esmeraldas, y unos chapines de oro78; 
Y, dentro de este mismo, otro cofrecito menor, también de nácar, con 
guarnición, clavazón y cerradura de plata, por de dentro forrado en raso 
carmesí, con trencillas de oro, de seda verde, y la cubierta bordada de oro y 
aljófar; y, dentro de este segundo cofrecillo, hay otro menor, también de nácar, 
con todas las guarniciones de plata, y las dichas guarniciones y bisagras, 
doradas; tiene por la parte de fuera 82 esmeraldas sembradas por todo el dicho 
cofre, y, dentro de él, 12 capirotes de halcones de terciopelo de colores 
bordados, y algunos con aljófar; y este dicho cofrecito estaba forrado en raso 
carmesí, con algunas labores de oro el hueco de él, y la cubierta bordada de 
aljófar y oro y perlas, y, en medio, una medialuna de aljófar a los dichos lados, 
y vacíos este terno de cofrecitos. En los huecos y lados de ellos, 29 capirotes 
de halcones de terciopelo de diferentes colores, bordados, y algunos con 
aljófar; y 7 guantes de caza de la mano izquierda, bordados de plata y oro, 
unos sobre cuero y otros sobre terciopelo, y dos de ellos con algún aljófar.  
 
41.- Otro cofre número 15, barreteado de hojalata, tachonado, y,  dentro de él, 
lo siguiente: dos bonetes acolchados de raso carmesí; Otro bonete, morado; 
Otro bonete, morado; tres gavetas redondas de madera con guarniciones de 
plata, que parece que servían de comer el cuscús79; Una salvilla de latón con 
tres pies de lo mismo, gravada80; Una esterilla de plata, labrada de filigrana, 
que parece que sirve de penacho de caballo; Una escribanía pequeña de 
nácar, vacía; Otra escribanía de nácar con cerradura y guarnición de plata, 
forrada en raso carmesí; Otra cajilla de madera de la India, dorada, vacía; Una 
tabla de madera con unos caracteres en arábigo, pequeña, con un colgaderito 
de plata; Una almilla blanca de algodón; Una cajeta pequeña, redonda, de 
concha de tortuga, vacía; Unas riendas de seda y oro, de colores; dos libros 
con cubiertas de cuero colorado, escritos en lengua arábiga; tres guantes de 
cazador; Una funda de libro con algunos papeles sueltos, viejos, en lengua 
arábiga; Una bolsa de cuero verde con papeles; Un a manera de zueco -digo 
dos a manera de zuecos- de madera y marfil cada uno, con una puertezuela de 
cuero a manera de chapín; hace un espolón en la punta, cada uno con una 
guarnición de oro esmaltada que tendrá 6  largos de dedo, y todo alrededor por 
arriba tienen una cinta que parece de oro, y los pies son de hierro, dorados, y 
tienen unas piedras chiquitas que parecen granates. 
 

Dentro de un lienzo se halló lo siguiente: Hallose unos papeles de poca 
consideracióonzas; Otroe botica; Un paño chico con algunos panecillos que 
parecen jaboncillos de manos, pequeño todo; Una escobilla de cabeza 
pequeña, con el cabo de plata, labrado de filigrana; Un frasco de vidrio de los 

 
78 cfr. Tesoro, pp. 388-389, s. v. 
79 Gaveta no es aquí el cajón, como en n. 36, sino el pequeño recipiente con asa 
donde se servía el rancho en los barcos. 
80 Bandeja de oro o plata sobre la que se sirve la copa del rey y de los señores para la 
cata preventiva -la salva- por parte del maestresala, Tesoro, p. 880, s. v. salva [I], [II]. 



26 

 

grandes, con algalia81, menos que la mitad, que pesó vidrio y algalia 5 libras y 
dos onzas; Otro frasco de vidrio con un poco de aceite oloroso; Un bote de 
plata de 8 dedos de alto, con su tapadera de lo mismo, y las dos tercias partes 
de triaca magna82.  
 
42.- Otro cofre forrado de hojalata, tachonado, la cerradura encima de 
terciopelo colorado, y dentro de él lo siguiente: Una cajita de tortuga con 
cerradura y bisagras de plata, y en ella tres sortijas: Las dos de oro con  dos 
piedras grandes que se llaman balajes83; la otra sortija es de plata, con una 
turquesa, y dicen son balajes; 6 pares de calzones de lienzo de la India, 
usados; Un travesero de lienzo de la India; Una almohada del mismo lienzo; 
Otro par de calzones -digo, dos pares-, del dicho lienzo; 8 camisas de hombre 
a lo morisco del lienzo cambray, que lo parece; Otros 6 calzones de lienzo; Una 
sábana que parece de cambray, con sus rapacejos; Una ropa de algodón 
blanco; Un travesero de lienzo blanco; Una pieza de gasa de la India; Otro 
ropón blanco; Otro ropón blanco; Un pedazo de lienzo, veteado; Una 
sobremesa pequeña, el campo de ella de encarnado y plata, y las cenefas de 
oro y verde; Otra sobremesa de damasco verde y morado, y la cenefa de oro y 
seda, pequeña, digo que parece dalmática por tener una gola de oro; Un 
pedazo de tafetán negro, listado por las orillas; Una toalla pequeña, de lienzo, 
con las orillas de seda y colores; Unos pedacillos de tafetán colorado; Un 
pedazo de lienzo azul, de lana; Otro travesero blanco, de lienzo; Una almohada 
blanca, de lienzo; Otra toalla de estopilla de cambray, guarnecida de oro y 
seda; tres toallitas pequeñitas de estopilla, labradas con algún oro; Una toallita 
blanca de cambray, labrada de seda de matices; Otra de seda negra, 
guarnecida de oro y seda; Un pedazo de tafetán de la China, leonado, que tuvo 
9  varas, poco más o menos; Un frutero de tafetán carmesí, labrado de oro y 
seda, con una guarnición de oro sobre azul; Un par de medias de seda 
amarillas; Un cestón pequeño de seda; 7 libros encuadernados, de lengua 
arábiga, y algunos con cubiertas de seda; Otro libro encuadernado en becerro 
dorado, y con iluminaciones de oro en las letras arábigas, envuelto en un 
tafetán nacarado, liso, y encima de él, otro tafetán carmesí, bordado con 
algunas flores de matices y oro. 
 

En una talega de tafetán carmesí con una franjilla de oro, lo siguiente: 
Un rosario de corales gruesos que tiene 100 granos, poco más o menos, sin 
extremo; Otro rosario negro, grueso, de azabache; Otro rosario pequeñito, de 
cuentas de cajambuco; Otro rosario pequeño, de hueso blanco, que parece de 
caballo marino; Otro rosario de hueso, partido; Otro rosario largo, de palo de 
rosa, con dos barruecos de perlas gruesas y 10 perlas pequeñas; Otro rosario 
de cuentas negras;  Una bolsa de tela vieja; Un frutero de azófar, que sirve de 
lavarse el rostro; Un cuchillo con su vaina de terciopelo, pequeño, con cabo de 
marfil; tres copillas chiquitas de tela, para poner en los turbantes.  
 

 
81 Sustancia de origen animal muy costosa empleada en perfumería, Tesoro, p. 60, s. 
v. 
82 Antídoto contra las mordeduras de serpiente, Tesoro, p. 936, s. v. triarca.  
83 No hay otras menciones de esta piedra preciosa en el inventario, Tesoro, p. 158, s. 
v. 



27 

 

4.3.2. Auto de cierre del asiento matutino 
 

Todos los cuales cajones se abrieron en presencia del señor don Luis 
Fajardo; y, por mandado del señor Martín de Aróztegui, veedor general, se 
puso todo en poder del dicho Jerónimo de Castro; el cual, estando presente y 
al cual conozco, se constituyó por depositario llano y líquido, y lo recibió en mi 
presencia, de que doy fe; y de ellos se constituyó por depositario y se  obligó 
de lo volver cada que se le pida; y, en falta de ello, pagará el valor de lo que 
dejare de entregar, y para ello obligó su persona y bienes, y dio poder a las 
justicias de Su Majestad para ser apremiado como por cosa juzgada, renunció 
las leyes en su favor y la general y lo firmó. Testigos el doctor Gaspar Toquero 
y don Juan Franco, y el alférez Lázaro del Cerro, estantes en Cádiz. Juan 
Bautista Vergara, escribano público.  
 
4.3.3. Ejecución del asiento vespertino 
 

En la dicha ciudad de Cádiz, en el dicho día, como a las cuatro horas de 
la tarde, poco más o menos, el dicho señor Martín de Aróztegui, veedor 
general, estando en el dicho almacén, prosiguió el inventario de los cajones 
que estaban por abrir; y, habiéndose abierto, se halló en ellos la ropa siguiente, 
la cual se inventarió en esta manera:  

 
43.- Otro cajón forrado en hojalata, tachonado, y la cerradura dorada, cubierto 
con un cuero colorado, con los aldabones dorados; y dentro se hallaron 45 
libros encuadernados, con sus cubiertas de tafetanes rasos y damascos de 
colores, y otros sin ellos, escritos en lengua arábiga; y algunos de los dichos 
libros con fundas de damasco, terciopelo raso; y, por cubierta, un lienzo blanco. 
 
44.- Otro cajón de la misma suerte y manera que el de arriba, con 34 libros 
encuadernados, con sus cubiertas de seda de colores, y algunos de ellos con 
sus fundas de terciopelo raso y damascos, y otros sin ellas.  
 
45.- Otro cajón cubierto con un cuero de vaca y forrado con hojalata, 
tachonado, y, dentro de él, lo siguiente: 29 ropas de chamelote de diferentes 
colores con sus babadores84 de seda de colores, y por cubierta un arambel de 
colores.  
 
46.- Otro cajón cubierto con un cuero de vaca y forrado de hojalata, tachonado, 
y, dentro de él, lo siguiente: 13 ropas de chamelote de diferentes colores, con 
babadores de diferentes colores, y entre ellas algunas blancas; dos almohadas 
de tafetán blanco, con algunas bordaduras de oro y seda de matices por las 
orillas; Un cobertor de cama pequeño, blanco, de felpa de hilo, con algunas 
listas de media seda blanca; Otro cobertor de lo mismo; Otro de lo mismo; Otro 
de lo mismo; Otro de lo mismo, con las orillas azules y coloradas; Un paño de 
algodón, de manos, listado; Una almohada de lienzo, rota; Otra almohada y 4                                                                                                                                                                                                                                                 
acericos85 de holanda; Un pedazo de almaizal listado, negro y roto; dos fundas 

 
84 Tesoro, p. 150, s. v.  
85 En ningún otro ítem son nombradas estas pequeñas almohadas, Tesoro, p. 12, s. v. 



28 

 

de almohada de espumilla de seda, una carmesí y otra morada; Otra colcha de 
lienzo blanco, como las de arriba. 
 
47.- Otro cajón forrado con cuero, cubierto de hojalata, tachonado, la cerradura 
y aldabones dorados, y, dentro de él, lo siguiente:  Primeramente, un cofrecito 
labrado de ataracea, guarnición de hierro sobredorado, viejo y forrado en 
terciopelo azul, con 27 toquillas de espumilla de colores; Un paño como a 
manera de almaizal, pintado de colores; Otro paño de la misma calidad; Un 
almaizalillo angostillo de seda hierba; Una almohada de colores; Un cofrecillo 
de la India, maltratado, con guarniciones de plata, la cerradura y pies de plata, 
y la cerradura quitada. Hallose abierto y sin nada dentro, con una funda de 
tafetán acolchado; Otro cofrecito pequeño de tortuga, rota la cerradura, la cual 
es de plata y todas las guarniciones; asimismo, hallose vacío; 4 toallas 
guarnecidas de oro y seda, de lienzo delgado; Otras 8 toallas guarnecidas de 
diferentes colores, de tela de lienzo basto; Un almaizal de seda de diferentes 
colores; Un pedazo de holandilla colorada; dos mantas de algodón blanco 
frisado; 5 pedazos de algodón blanco, pequeños; Una pieza de tela de 
albornoz, blanca; Otra toalla blanca, con cenefa de diferentes colores; dos 
almohadas blancas viejas y un velo blanco pequeño; dos pedazuelos de tafetán 
verde; Una almilla de volante de seda carmesí con listas amarillas; Un cobertor 
de tafetán blanco, sencillo, con la guarnición de las cabezas de oro; Un 
albornoz negro, de damasquillo de la China, muy delgado; Un mazo de seda 
negra de coser, que tendrá 6 onzas, poco más o menos; Escudilla pequeña de 
latón con letras de arábigo por de dentro; Un pañito chiquito de tafetán blanco 
con bordaduras de oro; Un saquillo de lienzo blanco; Un retazo de raso verde 
mar, pequeño, labrado de blanco; 4 retazos de rasos, viejos; Un pedacillo de 
palo de un palmo de largo, que Bartolomé Jiménez, boticario, declaró ser 
lináloe; Un remate de turbante de telilla verde, con una poca de aljófar; Una 
cajita pequeñita con unos polvos, que no se sabe qué es; Un ovillejo de trenza 
de ras delgada; Un capirote de azor, de cuero, la mitad bordado; dos saquillos 
chiquitos de polvos de rosa, que son bolsicas chicas; Un bonete de oro fino, 
muy delgado y enrejado, sembrado de pedrería, en que hay 24 piedras 
turquesas, poco más o menos, y 21 piedras de balaje, poco más o menos. 
Todos los demás asientos que tiene el dicho bonete, parece que se han caído 
las piedras o se las habían quitado; Otro bonete de terciopelo carmesí, cubierto 
de chapa de latón dorado y sembrado de pedrería turquesa y dobletes falsos.  
 
4.5.4. Auto de cierre del asiento vespertino 
 

Y los dichos cajones se abrieron en presencia de su señoría, el señor 
don Luis Fajardo y con asistencia del dicho señor veedor general, y por su 
mandado se puso en poder del dicho Jerónimo de Castro todo lo contenido en 
el dicho inventario. El cual, estando presente y doy fe conozco, lo recibió en mi 
presencia, de que doy fe, y se obligó de lo volver cada que se le pida, y en falta 
de ello pagará el valor de lo que dejare de entregar. Como depositario y con las 
penas de ellos en forma y a la firmeza, obligó su persona y bienes; dio poder a 
las justicias de Su Majestad para ser apremiado como por cosa juzgada. 
Renunció las leyes en su favor y la general, y lo firmó y rubricó el dicho veedor 
general. Testigos Domingo de Ochoa y Alonso Ibáñez del Pozo, y Ambrosio de 
Coifor, estantes en Cádiz. Juan Bautista Vergara, escribano público. Halleme 



29 

 

presente yo, Domingo Ochoa de Irazagorria -entretenido por Su Majestad en la 
Armada del Mar Océano, que sirvo el oficio de contador de ella-  al hacer este 
inventario juntamente con el señor veedor general, Martín de Aróztegui. 
Domingo Ochoa de Irazagorria. Juan Bautista Vergara, escribano público. En fe 
de lo cual hice mi signo en testimonio de verdad.  
 
4.4. Asiento del 6 de agosto de 1612 

 
En la dicha ciudad de Cádiz, en 6 de agosto del dicho año de 1612 años, 

el dicho señor Martín de Aróztegui, veedor general, en prosecución del dicho 
inventario, fue a un almacén donde están las mercaderías que se sacaron del 
dicho navío de presa y con asistencia de Domingo Ochoa de Irazagorria -que 
sirve oficio de contador de la dicha Real Armada-, adonde se yacen cantidad 
de fardos de libros de los que se hallaron en el dicho navío de presa; y se 
contaron e inventariaron en la forma siguiente: Primeramente, 73 fardos que 
parecen de libros, mal acondicionados; y, por mandado del dicho señor veedor 
general, se pusieron los dichos 73 fardos en poder del dicho Jerónimo de 
Castro, el cual, estando presente, y doy fe lo conozco, los recibió en mi 
presencia, de que doy fe. Y se obligó de los volver cada que se le mande. Y, en 
falta de ello, pagará el valor de lo que dejare de entregar, como depositario 
líquido que de ello se constituye, y para ello obligó su persona y bienes, y dio 
poder a las justicias de Su Majestad para ser apremiado como por sentencia 
pasada en cosa juzgada; renunció las leyes en su favor y la general, y lo firmó, 
y el dicho señor veedor general y el dicho Domingo Ochoa. Testigo Juan 
Martínez Delinar y Juan Antonio Puche, y Bernardo Forlán, estantes en Cádiz. 
Ante mí, Juan Bautista Vergara, escribano público.  
 
 
V. A MODO DE CONCLUSIÓN 
 
 Es probablemente difícil obviar el tedio que puede producir la lectura de 
un inventario, y recorrer con la vista el que se edita aquí no se libra de esa 
pena. Con todo, es obvia la utilidad para el historiador de poder acceder con 
facilidad a nuevas fuentes. 
 

En el caso del affaire de la biblioteca de Mulāy Zaydān, hay todo un 
dosier de textos inéditos de procedencia española de las que este inventario es 
solo un botón de muestra. El bando y las órdenes de asiento, la variedad de 
objetos y el elevado valor material que se puede suponer para algunos de ellos, 
la multiplicidad de ejemplares del propio inventario, su vinculación con un juicio, 
el interés personal de Felipe III porque fuese elaborado con rigor, por 
mencionar solo algunos, son otros tantos motivos que invitan a acercarse a un 
texto ahora disponible para incorporarlo a futuras investigaciones en ámbitos 
tan distantes entre sí como la codicología y la historia de la moda.  





 
 

Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 
 
 

Un sevillano en el Escorial: Diego de Silva Velázquez 
 
A Sevillian in El Escorial: Diego de Silva Velázquez 

 
 

F. Javier Campos y Fernández de Sevilla, OSA1 
 
 
Resumen: Como patrón de San Lorenzo el Real del Escorial Felipe IV tuvo la 
idea de embellecer el monasterio con el envío de una serie de lienzos de 
grandes artistas y diversas procedencias. Para ello encargó a su pintor de 
cámara y luego aposentador mayor Diego de Silva Velázquez que realizara el 
proyecto de diseñar la distribución de los cuadros que mandaba y los que 
había. 
 

La mayor parte de las principales dependencias monásticas como la sacristía, 
las salas capitulares, el aula de moral, y otras, se transformaron notablemente, 
cobrando unidad, armonía y correspondencia, porque basó la ubicación previo 
estudio de los tamaños, contenido y lugar donde se ubicarían. Testigo fue el P. 
Francisco de los Santos que luego recoge información de primera mano en sus 
Descripciones del Monasterio de San Lorenzo el Real del Escorial. 
 
En esa remodelación se colocó en la sala capitular vicarial el cuadro de La 
túnica de José, donde todavía se conserva. Fue el único espacio importante 
que luego terminó la reina regente Mariana de Austria a la muerte de los dos 
autores del proyecto, Felipe IV y Velázquez. Todo ese proceso de 
ornamentación del monasterio del Escorial es lo que se estudia en este trabajo. 
 
 
Abstract: As patron of San Lorenzo el Real del Escorial, Philip IV had the idea 
of beautifying the monastery by sending a series of paintings by great artists 
from various origins. To achieve this, he commissioned his court painter and 
later chief steward, Diego de Silva Velázquez, to design the layout of the 
paintings he was sending and those already present. 
 
Most of the main monastic rooms, such as the sacristy, the chapter halls, the 
moral classroom, and others, were notably transformed, acquiring unity, 
harmony, and coherence, as their placement was based on a prior study of the 
sizes, content, and the locations where they would be placed. The witness to 
this was Father Francisco de los Santos, who later gathered firsthand 
information in his Descriptions of the Monastery of San Lorenzo el Real del 
Escorial. 
 
In this remodeling, the painting The Tunic of Joseph was placed in the vicarial 
chapter room, where it is still preserved. It was the only important space that 
was later completed by Queen Regent Mariana of Austria after the deaths of the 

 
1 Instituto Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas. ORCID: 0000-0001-
7612-3734. Correo electrónico: jcampos@rcumariacristina.com 
 



 
 

two project authors, Philip IV and Velázquez. The entire process of 
ornamentation of the Escorial monastery is what is studied in this work. 
 
 
Palabra clave: Felipe IV, Diego Velázquez, monasterio del Escorial, P. José de 
Sigüenza, P. Francisco de los Santos, La túnica de José. 
 
Keywords: Philip IV, Diego Velázquez, Monastery of El Escorial, Father José 
de Sigüenza, Father Francisco de los Santos, The Tunic of Joseph. 
  



 
 

SUMARIO: 
 

I. Introducción 
 
II. Felipe IV y el monasterio del Escorial 
 
III. Relación de Velázquez con el monasterio del Escorial 
 
IV. El lienzo/cuadro de La túnica de José 
 
V. Conclusión 

 
 
Recibido: diciembre 2024  

Aceptado: febrero 2025 

  



 
 

I. INTRODUCCIÓN 
 
 En abril de 1622 Velázquez llega a Madrid con veintiocho años, iniciado 
muy poco tiempo en el taller de Francisco Herrera el Viejo, y, sobre todo, en el 
de Francisco Pacheco, durante cinco años, y luego su suegro; va “deseoso de 
ver el Escorial”, por lo que le habían dicho de la obra y por la gran colección de 
lienzos de los grandes maestros italianos que albergaba2. Sólo nos fijaremos 
en los momentos más sobresalientes de la vida del artista y los que guardan 
relación con el tema de nuestro trabajo3. No es nuestro objetivo el estudio de la 
obra de Velázquez sino su relación con el Escorial a propósito de conservarse 
en la sala capitular vicarial La Túnica de José. 
 

También viajaba a la corte con la ilusión de poder pintar al rey; no lo 
consiguió y regresó a Sevilla. Por buenos contactos con el Conde-Duque volvió 
al año siguiente y le hizo un retrato que causó admiración en palacio, y en el 
propio monarca, que le invitó a pintarle otro montado a caballo con el que 
quedó enormemente complacido. A partir de aquí se desencadenaron una serie 
de sucesos que encauzaron su vida por un derrotero que no podía haber 
imaginado meses atrás, y que comenzó con el inmediato nombramiento de 
pintor de cámara que le hizo Felipe IV, en octubre de 1623. Aceptó el 
nombramiento porque era un importante reconocimiento de su valía como 
artista; también como hombre se entregó sólo y con absoluta fidelidad al 
servicio del rey4, despertando no pocas envidias en la corte hasta después de 
muerto como repite su primer biógrafo5.  

 
“Velázquez vivirá siempre adscrito a Palacio, de uno de cuyos aposentos 
le sacarán para enterrarle. Repárese: una sola mujer es visible en su 
vida, un solo amigo -el rey-, un solo taller -Palacio”6. 

 
 Entre otros datos biográficos importantes, tenemos que viajará dos 
veces a Italia; en el primero -Génova/Milán/Venecia/Roma/Nápoles, 1629-
1631-, es cuando pinta La túnica de José y La fragua de Vulcano. En el 
segundo viaje -1648/1651, excediendo el tiempo de la licencia real-, va para 
adquirir obras de calidad para Felipe IV, aunque pinta, viaja y se relaciona con 
artistas y figuras destacadas. Velázquez solicitó el puesto de aposentador 
mayor de palacio consciente de que era un cargo de gran categoría social 

 
2 PACHECO, F., Arte de la pintura, Sevilla 1622, pp. 101-102 y 106-110; PALOMINO 
DE CASTRO Y VELASCO, A., El parnaso español pintoresco laureado, Madrid 1796, 
t. III, pp. 479-480. Fundamentalmente de estas obras sacamos los datos biográficos. 
3  BARDI, P.M., “Biografía y estudios críticos”, en La obra pictórica completa de 
Velázquez, Barcelona-Madrid 51982, pp. 83-85. La cronología de la vida de Velázquez 
puede verse enmarcada con los sucesos más importantes de la historia de la cultura, 
en Corpvs Velazqueño. Documentos y textos, Madrid 2000, t. II, pp. 849-866. 
4 MORÁN TURINA, M., y SÁNCHEZ QUEVEDO, I., Velázquez. Catálogo completo, 
Madrid 1999, pp. 5-9. 
5 PALOMINO, A., El parnaso español, o.c., t. III, pp. 485, 510, 520, 521 y 525. 
6 ORTEGA Y GASSET, J., Velázquez, Madrid 21970, p. 16. En concreto residió cinco 
años: desde el 21-VIII-1655 hasta la muerte, 6-VIII-1660; anteriormente vivió en las 
casas de Pedro de Hita, en la calle Concepción Jerónima, desde donde pasó a ocupar 
el cuarto donde había vivido la princesa doña Margarita, en la Casa del Tesoro, 
Corpvs Velazqueño, o.c., núms. 376-377, pp. 312-313; BUSTAMANTE GARCÍA, A., 
Varia de Arte, Valladolid 1985, p. 483. 



 
 

teniendo en cuenta que habitualmente había sido desempeñado por miembros 
de la nobleza -por la dignidad que entrañaba-, conforme al amplio listado que 
recoge Joseph Bermúdez 7 . Entre los cuatro candidatos que aspiraban al 
empleo Diego Rodríguez de Silva no fue el que mejor aceptación tuvo según la 
propuesta que la junta presidida por el mayordomo mayor de palacio -bureo-, le 
hizo al rey el 16 de febrero de 1652. Felipe IV zanjó el asunto de forma lacónica 
al escribir “nombro a Velázquez”8. Desde el punto de vista personal significaba 
el encumbramiento que el pintor de cámara adquiría en palacio y la estima 
manifiesta del monarca hacía él 9 . Este oficio es el que le relacionará 
directamente con el Escorial como veremos. Posteriormente, el 12 de junio de 
1658, el rey le hacía la merced del hábito de la Orden de Santiago -tras un 
amplio expediente sobre la limpieza de sangre-, la dispensa pontificia de 
impedimentos y el choque con el Real Consejo de las Órdenes10.  

 
Este hecho fue el culmen en la vida de Diego de Silva Velázquez. El 

importante documento del Archivo Histórico Nacional que acabamos de citar, lo 
resumimos aquí. Trata fundamentalmente de la merced que Felipe IV hace del 
hábito de Santiago, el 12 de junio de 1658 (Decreto del 6-IX). Comprende el 
expediente de nobleza y limpieza de sangre, que incluye el interrogatorio 
impreso con 10 preguntas (27 de septiembre de 1658), que no es muy amplio, 
pero sí el número de personas consultadas -148 declarantes-, entre los testigos 
que lo hicieron por escrito cuyos autos se conservan, y los que respondieron de 
forma oral. En la memoria que adjuntan se afirma que emplearon ciento trece 
días, y el rey había pedido que se hiciera en treinta11.  

 
7 En las Partidas, Alfonso X recoge el contenido primitivo del cargo: II, IX, 11; el 
Diccionario de Autoridades, lo define como “es el que tiene la llave de él  [palacio], y el 
cuidado de la separación de los cuartos de las personas reales, parajes para las 
oficinas, y habitación de los que deben vivir dentro de Palacio”, Madrid 1726, t. I, p. 
347; BERMÚDEZ, J., Regalía del aposentamiento de corte: su origen y progersso, 
leyes, ordenanzas y reales decretos para su cobranza y distribucion, Madrid 1738, 
núms. 150-174, pp. 95-118. Según sus funciones había cuatro secciones: Aposentador 
de camino, Aposentador de casa y corte, Aposentador mayor de casa y corte, y 
Aposentador mayor de palacio; RODRÍGUEZ VILLA, A., Etiquetas de la Casa de 
Austria, Madrid, s.a., pp. 45-47. 
8 Corpvs Velazqueño, o.c., t. I, nº 312, pp. 263-264. 
9 Según Ortega y Gasset, al regreso del segundo viaje a Italia, “solicita el cargo de 
‘aposentador mayor’, uno de los más aventajados de Palacio”, Velázquez, o.c., p. 23. 
10 Archivo Histórico Nacional, OM-CABALLEROS_SANTIAGO, Exp.7778; edición, en 
Corpvs Velazqueño, o.c., t. I, nº 408, pp. 344-451. 
11 SICROFF, A.A., Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos 
XV y XVII, Madrid 1985, pp. 125-172; HERING TORRES, M.S., ‘Limpieza de Sangre’ 
¿Racismo en la Edad Moderna?”, en Tiempos Modernos. Revista electrónica de 
Historia Moderna (Fundación Española de Historia Moderna), IV/9 (2003); 
HERNÁNDEZ FRANCO, J., Sangre limpia, sangre española. El debate sobre los 
estatutos de limpieza (siglos XV-XVII), Madrid 2011. Con el objeto de ofrecer 
información detallada se enuncian a continuación los estatutos de limpieza más 
importantes: Órdenes Religiosas: Orden de San Jerónimo, 1486; Orden Dominicana, 
1489; Orden Franciscana, 1525, y Compañía de Jesús, 1593. Colegios Mayores: 
Santa Cruz de Valladolid, 1488; San Clemente de Bolonia, 1488; San Antonio de 
Sigüenza, 1497; San Ildefonso de Alcalá, 1519. Cabildos Catedralicios: Badajoz, 1511; 
Sevilla, 1511; Córdoba, 1530; Burgos de Osma, 1563; Valencia, 1566; Capilla de los 
Reyes Nuevos de Toledo, 1530; catedrales de Toledo, 1546, y Jaén 1552. Órdenes 
Militares: Alcántara, 1483, y Santiago, 1527.  

https://books.google.es/books?id=3U2dDHYFy2UC&vq=lujan&hl=es&pg=PP9#v=onepage&q&f=false
https://books.google.es/books?id=3U2dDHYFy2UC&vq=lujan&hl=es&pg=PP9#v=onepage&q&f=false


 
 

  
Posteriormente en la resolución del Consejo, del 3 abril de 1659, 

informan al rey que lo más importante que se destaca en la documentación es 
que en el pretendiente que solicitaba el hábito (Velázquez) había “defecto de 
nobleza”; el rey ordenó a su embajador en Roma que solicitase del papa la 
dispensa de este impedimento. Alejandro VII la concedió el 7 de octubre de 
1659; posteriormente, el 27 y 28 de noviembre, el Consejo de Órdenes informó 
de los pasos dados y los temas tratados en relación a la concesión de 
hidalguía, condición exigida en los Establecimientos de la Orden de Santiago.  
 

“Despáchese título de caballero de la Orden de Santiago a Diego de 
Silva Velázquez, natural de la ciudad de Sevilla, apossentador de palazio 
y ayuda de cámara de Su Magestad, inserto el Brebe de Su Santidad en 
que dispensa la falta de nobleza de sus cuatro abuelos y abuelas. En el 
Consexo, a veintisiete de nobiembre de 1659”. El día 28 concedió el rey 
la dispensa “haciendo hidalgo al dicho don Diego de Silva tan solamente 
por la causa referida y como tal mando goce y le sean guardadas las 
preheminencias e exsempciones y livertades de que los demás 
hijosdalgo suelen y deven gozar”.  

 
Posteriormente, ese mismo día, en el convento de monjas jerónimas del 

Corpus Christi, vulgo Carboneras, fue armado, investido caballero y realizado el 
juramento -sin velar las armas como se hacía-, oficiando de padrino don 
Gaspar de Guzmán el Bueno, conde de Niebla12. 

 
 

II. FELIPE IV Y EL MONASTERIO DEL ESCORIAL 
 
 Felipe IV mostró especial interés por el monasterio, y no es momento de 
demostrarlo aunque algo quedará recogido aquí, especialmente en la gran 
remodelación ornamental que ordenó de la colección pictórica del monasterio. 
Con relación a ella expresamente el Profesor Martínez Ripoll afirma: 

 
“Cuando la construcción del Panteón llegó a su fin, y se inauguró con la 
solemne traslación de los despojos reales el 17 de marzo de 1654, al 
abrirse las viejas urnas, Felipe IV descubrió asombrado que el cuerpo 
del Emperador estaba incorrupto, lo que le conmovió y le hizo reflexionar 
sobre el papel de defensores de la Fe y protectores de la Iglesia de 
Roma asumido por los soberanos españoles, su grado de implicación 
personal en esta lucha, de la que su alma era la responsable última, y el 
acuciante problema sucesorio al imperio patrimonial heredado. Fue 
entonces, a raíz de tales reflexiones, cuando decidió remozar la 
colección real del Escorial, pero no sólo como acto cultural cuanto como 
decisión de propaganda política, y cuando debió encargarle a Velázquez 
que empezase por la decoración de las piezas anejas a la cripta real 
que, sitas a ambos lados de la escalera de acceso, funcionarían la una 

 
12 ALVARADO PLANAS, J., La ceremonia de armar caballero y otros estudios, Madrid 
2021; SALAZAR, J., “Velázquez, Caballero de Santiago”, conferencia en:  
https://www2.uned.es/master-der-
nobiliario/Velazquez%20caballero%20de%20Santiago.pdf;  



 
 

como sacristía del Panteón de Reyes y la otra como sepulcro de 
infantes”13.  

 
Pocos días antes de morir Felipe II dictó un segundo codicilo sobre las 

cosas tocantes a San Lorenzo el Real (25 de agosto de 1598) 14. Establecía 
vela perpetua y continua al Santísimo por dos religiosos que pidiesen a Dios 
por el alma del fundador y sus difuntos. Los turnos de la Vela serían por 
parejas -uno sacerdote y otro lego- y se repartirían en turnos de dos horas, 
dieciséis en total, exceptuando las ocho que ocupaba el rezo del Oficio Divino. 
Dejaba libertad a los albaceas y al prior para que lo pudiesen estructurar de 
otra forma15. 
 
 Felipe IV modificó ampliamente el tema de la vela, añadiendo unas 
memorias y sufragios en dos etapas. El 3 de noviembre de 1628 pidió al prior 
que se tuviese en el monasterio por su devoción vela al Santísimo una vez al 
mes con la promesa de que la dotaría16. El monasterio atravesaba un mal 
momento y el prior se había dirigido al rey, como patrón, exponiéndole esas 
dificultades. El monarca estudió el tema aconsejado por el inquisidor general y 
su confesor: revisó la anterior fundación, amplió la vela y creó nuevas 
memorias y sufragios17.  
 

La comunidad creyó que la propuesta era asumir una carga dura y crear 
un precedente peligroso para el futuro; a pesar de todo, el prior impuso su 
criterio y se terminó aceptado las condiciones. El 25 de octubre de 1638 se 
redactó la escritura correspondiente18.  

 
 Pronto debió de comprobarse la magnitud de la carga que habían 
asumido -sobre todo por lo de la vela-, y debió de haber alguna forma de 
hacérselo saber al rey porque muy escuetamente el P. Francisco de los Santos 
afirma al final de la breve reseña biográfica que dedica a Felipe IV en su 
historia, que “ya que esto [vela] no pudo subsistir por inconvenientes que se 
hallaron, lo conmutó Su Majestad”19. El cambio consistió en sustituir los dos 
adoradores perpetuos que el rey había añadido a los dos ya existentes desde 
Felipe II. Sin embargo, surge un problema cuando en el testamento otorgado el 
14 de septiembre de 1665, se lee que: 

 
13 “La pintura barroca española en El Escorial”, en El Monasterio del Escorial y la 
Pintura, San Lorenzo del Escorial 2001, p. 257. Idea ya expuesta por JUSTI, C., 
Velázquez y su Siglo, Madrid 1999, p. 511. 
14 Texto, en Documentos para la Historia del Monasterio de San Lorenzo el Real de El 
Escorial, Madrid 1917, t. II, pp. 52-62, ed. de J. Zarco. 
15 CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, F.J., “Doscientos años de Vela al Santísimo 
Sacramento en el Monasterio del Escorial (siglos XVII-XVIII)”, en Religiosidad y 
ceremonias en torno a la Eucaristía, San Lorenzo del Escorial 2003, vol. I, pp. 7-70. El 
tema ya lo había tratado en el nº 48 de su testamento y en el nº 7 de su codicilo 
primero. 
16 Actas Capitulares, San Lorenzo del Escorial 2004, t. I.1, f. 423 [882], ed. de L. 
Manrique. 
17 La escritura se firmó el 22 -X-1638, siendo aprobada, confirmada y ratificada por el 
monarca, el 29-XII-1638. Escritura original, en Archivo General de Palacio (en 
adelantes, AGP), San Lorenzo del Escorial, caja 76/5.  
18 Actas Capitulares, e.c., t. I.2, f. 564 [1114]. 
19 Cuarta parte de la Historia de la Orden de San Jerónimo…, Madrid 1680, p. 193. 



 
 

 
“he yo aumentado diferentes fundaciones de capellanías y misas 
perpetuas [en el Escorial]... y también dotada la oración y asistencia de 
noche y de día de los monjes que se dice en dicha dotación...”20.  

 
Según el texto, parece que la vela seguía vigente; sin embargo, creemos 

que no. Lo que se mantenía era la fundación de esa obra, pero se había 
modificado el modo de realizar esa oración por las intenciones del monarca: en 
vez de velar delante del Santísimo, ocho religiosos estarán durante el Oficio 
Divino aplicando su rezo y pidiendo a Dios por S. M. 
 
 Otro tema importante relacionado con Felipe IV y el monasterio de San 
Lorenzo, de hondo calado y muy dilatado en el tiempo, fue el relacionado con el 
Nuevo Rezado en el virreinato del Perú.  
 
 El 1 de diciembre de 1573 Felipe II concedió a los jerónimos de San 
Lorenzo el Real el monopolio de impresión, distribución y venta de los libros de 
culto  provenientes de la reforma litúrgica efectuada en el concilio de Trento, 
para “las Indias, Islas y Tierra firme del Mar Océano y cualesquiera partes 
Della”21, como pocos meses antes lo había concedido a los territorios de la 
Corona de Castilla (15 de julio) y de la Corona de Aragón (18 de agosto), 
dando origen a lo que se conoce como ‘Nuevo Rezado’ 22 ; privilegio que 
también sería ratificado al llegar la Casa de Borbón23. 

 La administración del Nuevo Rezado en los territorios americanos exigía 
la presencia física de monjes del Escorial en el Perú, y no regatearon el 
esfuerzo. Siempre que pudieron enviaron a Lima a un religioso de San Lorenzo 
como gestor de los bienes proveniente del monopolio de los libros de rezo, de 
unas encomiendas de indios y otras donaciones. La distancia hacía muy difícil 
la fluidez de las relaciones y de los cobros; desde Perú se ha reconocido así:  

“Las rentas del Escorial no estuvieron bien manejadas, fuese por 
incapacidad e incuria de los administradores o por defraudaciones: pues 
es constante que existían cuantiosos rezagos por cobrar, como aparece 
de ciertos expedientes”24. 
 

 Felipe IV creó también en el Escorial una fundación de sufragios y 
señaló para cubrir los gastos una encomienda en el Perú, dejando el resto, 
para reparar ornamentos litúrgicos y cera para la enfermería y la botica25. Esa 

 
20 Testamento, p. 5, nº 2, Madrid 1982, ed. de M. Fernández Álvarez. 
21 Biblioteca Real del Escorial, caja XV-4. 
22 CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, F.J., “Felipe II, el monasterio del Escorial y 
el Nuevo Rezado (1573-1598)”, en Felipe II y su época, San Lorenzo del Escorial 
1998, t. II, pp. 505-548. 
23 Felipe V, Real Cédula, confirmando el privilegio en la impresión de libros de rezo, 
concedida por Felipe II al Monasterio del Escorial. Madrid, 20-VII-1713. Biblioteca Real 
del Escorial, 130-VI-2, nº 19; se recogen las sucesivas ratificaciones del privilegio. De 
forma expresa diferentes reyes confirmaron globalmente todos privilegios que habían 
otorgado al Monasterio de San Lorenzo el Real del Escorial. Ibid, 130-VI-2, nº 30. 
24 MENDIBURU, M. de, Diccionario Histórico-Biográfico del Perú, Lima 1932, t. IV. p. 
159. 
25 Testamento, nº 2; ed. facsímil de M. Fernández Alvarez, Madrid 1982, pp. 5-6. 



 
 

encomienda se concedió el 1 de diciembre de 1607 al conde de Lemos, don 
Pedro Fernández de Castro, presidente del Consejo de Indias26. 

 Posteriormente, para conservación y mejoras de la Librería Real del 
Escorial se vincularon las rentas de la encomienda de Indias. En varios 
memoriales del citado legajo 123 se ve que el prior y monjes del Escorial dicen 
que el monasterio ha cumplido y está cumpliendo con las cargas espirituales 
establecidos en la Memoria Pía erigida por Felipe IV, y teniendo en cuenta que 
no fue una donación graciosa sino fruto de una fundación con contrapartidas, 
suplican muy correctamente que se debe regular el pago, ya que de alguna 
parte de la encomienda no han percibido nunca nada, y lo que es peor,  

“A más del crecido descubierto en que se halla, que excede de 17 
millones, por no haber sido efectivo el producto de dicha asignación 
íntegramente, ha llegado el caso de que la renta de dichos 
repartimientos de indios está en la mayor decadencia”27. 
 
Se puede comprobar cómo todos los administradores del Escorial en 

Lima batallarán legalmente con las autoridades y organismos virreinales 
reclamando lo que les pertenecía, pero casi sin éxito desde el punto de vista 
efectivo, salvo el mérito de mantener viva la conciencia de sus derechos, que 
gracias al sacrificio y a la enorme constancia de estos hombres no 
prescribieron28.  
 
 
III. RELACIÓN DE VELÁZQUEZ CON EL MONASTERIO DEL ESCORIAL 
 
 Diego Velázquez estuvo muchas veces en el monasterio de San Lorenzo 
el Real para ver y admirar las joyas que Felipe II había reunido y lo recuerda 
Palomino29. Posteriormente, tras el regreso del segundo viaje a Italia (1649-
1651), tuvo que visitar el monasterio por ser aposentador mayor y para estudiar 
y planificar el encargo del rey referente a la nueva ornamentación de espacios 
fundamentales del monasterio. Para ello dispuso de las buenas obras que ya 
había en el cenobio desde la fundación, porque Felipe II no solo se preocupó 
de ver la obra terminada, sino que se ocupó de ornamentarla como le 
correspondía, no sólo como patrón y fundador, según le reconocía el derecho, 
sino como dueño y señor, según establecía el gobierno absoluto, y así lo 
recuerdan los primeros historiadores jerónimos de San Lorenzo el Real30.  

 
26 La suma total ascendía a 13.200 ducs. (12.000 de renta real y 1200 de las costas de 
envío a España), AGP, Patronatos, San Lorenzo, leg. 123.  
27 Memorial sin fecha ni firma. AGP, Patronatos, San Lorenzo, leg. 123. En el mismo 
sentido el remitido por el prior fray Pablo de Torres, el 9-VI-1774, Ibid. 
28 CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, F.J., “Del Escorial a Lima: Fray Diego 
Cisneros, Bibliotecario e ilustrado”, en Boletín de la Real Academia de la Historia 
(Madrid), 206 / 2 (2009) 177-229. 
29 El parnaso español, o.c., t.  III, pp. 483 y 487, respect. 
30 Fray Juan de San Jerónimo dice trece veces “su monasterio”; doce, “su casa”, y 
una, “su casa y monasterio”. El P. Sigüenza dirá tres veces que era “su convento o 
monasterio”, otras tres veces que era “su casa”, en dos ocasiones hablará de “sus 
jerónimos”, y en una de “sus religiosos”. Fray Jerónimo de Sepúlveda llegará a decir 
en veintisiete ocasiones que era “su casa”, y tres, que los jerónimos eran “sus frailes”. 
No cambia mucho la idea, y así tenemos que, en el siglo XVIII, en un sermón 



 
 

 
Para nuestro trabajo, la obra de Antonio Palomino de Castro es fuente 

principal; sin embargo, la del Padre Francisco de los Santos es imprescindible, 
por la formación teológica, los conocimientos artísticos que tenía -historiador 
general de la Orden, músico y poeta-, y por el peso que tenía en el monasterio 
habiendo sido dos veces prior (1681-1687 y 1697-1699)31.  
 

Para poner imagen visual en los lectores el P. Santos es el religioso que 
sostiene la custodia con la Sagrada Forma mostrándola a Carlos II el día del 
traslado solemne a su definitivo emplazamiento (19-X-1684), momento que 
plasmó Claudio Coello en el lienzo que cierra el Camarín donde se conserva, al 
fondo de la sacristía del monasterio, y que desciende anualmente para el culto. 
J. Brown afirma que “su historia del Escorial, que es la mejor fuente de 
información que poseemos sobre la actividad que en él desarrolló 
Velázquez”32; también lo ensalza Sánchez Cantón cuando valora su obra33. Sin 
embargo, anteriormente a estos elogios, Menéndez Pelayo había manifestado 
una opinión contraria al comparar la historia del P. Santos con la del P. 
Sigüenza34. Actualmente tenemos una visión completa de su vida y de su obra 
en la magnífica tesis doctoral de J.L. Vega Loeches35. 

 
pronunciado en el Escorial y dedicado a Felipe V se habla de “Es V. Mag. el Patrón 
único de este Real Monasterio: El Protector, y Legislador de este su Real Colegio. De 
la elección, y provisión de V. Mag. se ocupan, y regentan sus Cathedras. Con las 
ordenaciones Reales se dirige el govierno, y exercicio de sus sciencias. Todo es de V. 
Magestad…”, REYNOSO, P. Sermón Panegyrico, en la Solemne acción de gracias, 
que el Real Monasterio de San Loerenço del Escorial hizo a María Santíssima del 
Patrocinio… Sin l, ni f., pero 1711, dedicatoria, CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE 
SEVILLA, F.J., “El monasterio del Escorial en la historiografía jerónima de la primera 
mitad del siglo XVI”, en El Monasterio del Escorial y la Arquitectura, San Lorenzo del 
Escorial 2002, p. 18. 
31 “La Descripción breve del Monasterio de S. Lorenzo el Real del Escorial (Madrid, 
1657), libro que con sus tres reediciones aumentadas (Madrid, 1667, 1681, 1698) y 
sus dos traducciones al inglés (Londres, 1671, 1760), constituye una de las primeras 
guías histórico-artísticas de un monumento y sus colecciones, así como una fuente 
indispensable para el conocimiento del Real Monasterio durante los años que 
constituyeron su segundo Siglo de Oro”, VEGA LOECHES, J.L., Idea e imagen de El 
Escorial en el siglo XVII, o.c., p. 17. 
32 Velázquez, pintor y cortesano, Madrid 1986, p. 232. 
33 “El libro del P. Santos es de manifiesta utilidad y aún novedad, tanto porque registra 
y juzga acertadamente  las pinturas ingresadas después de la impresión de la Historia 
del P. Sigüenza, y emplea varios capítulos que llama ‘Discursos’ a tratar de la obra del 
Panteón, realizada bajo Felipe III y su hijo, como porque en las partes estudiadas ya 
por el Padre Sigüenza no se limita a una mera copia (…) Ingenio despierto y ágil, el P. 
Santos carece del vigor crítico del P. Sigüenza, pero en ciertos pasajes descubre 
atisbos en la contemplación de las obras de arte que, de ser propia Minerva, se 
lanzaríanle entre los tratadistas españoles de su siglo”, Fuentes literarias para la 
Historia del Arte español, Madrid 1933, t. II, pp. 221 y 222, respect. 
34 “Los juicios que contiene no son los de un pintor, sino los de una persona devota 
impresionada por aquellos cuadros, como lo era sin duda el P. Santos (…) mérito, muy 
relativo, sin duda, que tienen sus descripciones de cuadros, en las cuales procuró 
seguir las huellas del P. Sigüenza, si bien quedándose a larga distancia, tanto en la 
penetración estética como en pulcritud de estilo, Historia de las Ideas Estéticas en 
España, Santander 1947, t. II, pp. 426 y 428, respect. 
35  Idea e imagen de El Escorial en el siglo XVII: Francisco de los Santos, Madrid 2016: 



 
 

 

 
 

Imagen 1. Claudio Coello, la Sagrada Forma, sacristía  
(Todas las imágenes son de Javier Campos, menos la de la copia de la parroquia de 

San Miguel de Córdoba) 
 

La primera edición de su famosa Descripción breve del Monasterio de S. 
Lorenzo el Real del Escorial, a la que hay que recurrir obligatoriamente para 
este tema que estamos tratando, apareció en 1657 -llegó a cuatro ediciones-, 
un año después del que Velázquez realizó en el Escorial la remodelación que 
le ordenó Felipe IV. No conocemos información de los contactos que tuvo el 
jerónimo con el pintor de cámara del rey, pero cuesta poco aceptar que 
tuvieron que hablar mucho de pintura y de qué cuadros se ponían en tal lugar, 
junto a tal otro, relacionando temas religiosos y teológicos, teniendo en cuenta 
su formación y conocimientos, como piensa G. de Andrés36, y C. Monedero 
Carrillo de Albornoz37.  

 
https://docta.ucm.es/entities/publication/a6c298a1-bb4f-4b0e-9fa2-7fbff9c635fc/full  
36 CHIFFLET, J., “Relación de lo que he visto y sabido y oído tanto de las cosas bellas 
como curiosas en el viaje que su majestad ha hecho a el Escorial en este año 1656” 
[Relación de la estancia de Felipe IV en el Escorial (1656)], en Documentos para la 
Historia del Monasterio de San Lorenzo el Real de El Escorial, Imprenta del Real 
Monasterio 1964, t. VII, p. 418, nota 38; edición y notas de G. de Andrés. Y la 
distinción que le había concedido el rey -con el respaldo del patriarca a quien se 
consultó (18-IV-1686)-, de honrarle con el nombramiento de predicador real, AGP, caja 
7954, exp. 14. Ya que antes se ha hablado de limpieza de sangre, se conserva el 
expediente del P. Santos, con un interrogatorio de 7 preguntas, AGP, Patronatos, San 
Lorenzo, leg. 42, exp. 1. 
37 “En esta larga estancia [1656] tuvo que hablar numerosas veces con el P. Santos 
que era, sin duda, de todo el monasterio, la persona más entendida y culta”. “La figura 
de Fray Francisco de los Santos”, en Anales del Instituto de Estudios Madrileños, 5 
(1970) 236. 



 
 

Tenemos información concreta de algunas actuaciones, en primer lugar, 
las manifestaciones que hizo un testigo cuando la información para la limpieza 
de sangre; fue Don Gaspar de Fuensalida, y afirmó que: 

 
“El prettendiente [al hábito de la Orden de Santiago] se aplico tamvien a 
las trazas y fabricas de Su Magestad que le hiço behedor de las obras 
de dentro de palacio y San Lorenço el Real, y es este quien acavo y 
perficiono el panteón”38. 
 
Y otras referencias de intervenciones concretas: 
  
- “Orden del rey al conde de Montalbán, para que se envíen a la sacristía 
del panteón de el Escorial pinturas y objetos escogidos por Velázquez”, 
21 de septiembre de 1654. 

  
- “Relación del guardajoyas, D. Francisco Tomás de Villalta, de las 
piezas entregadas a Velázquez, para la sacristía del panteón de el 
Escorial y para el Pardo”. 

 
- “Referencia al tabernáculo con un cristo de marfil llevado al Escorial”39.  
 

 El panteón del Escorial fue otra obra que ocupó personalmente al rey 
según vemos por la correspondencia que cruzó con el prior y que muestra el 
interés que tuvo. Después de treinta y siete años -1617/1654-, Felipe IV 
cumplió el deseo de su abuelo según recuerda la lápida de la entrada40. 
 

Como en todo el trabajo, tenemos que acudir al P. Francisco de los 
Santos para conocer los detalles41. Felipe IV y la corte presidieron el traslado 
de los restos en unos solemnes oficios religiosos, según el diseño de la 
ceremonia que comunicó el rey al prior ampliamente descritos, con sermón 
incluido42. Y en la carta escrita al prior el 12 de marzo de 1654 le decía: 
 

“La urna inferior del nicho, de la parte del evangelio [que fue el lateral 
destinado a los monarcas], viene a quedar desocupada; la cual señalo 
para mi, para cuando Dios quisiere llevarme de esta vida, pues vendré a 

 
38  Testigo 95, en Corpvs Velazqueño, o.c., t. I, p. 388; BONET CORREA, A., 
“Velázquez, arquitecto y decorador”, en Archivo Español de Arte (Madrid), 33, nº 130-
131 (1960) 215-249. 
39 Corpvs Velazqueño, o.c., t. I, núms. 362, 363 y 363a. 
40  Texto, en QUEVEDO, J., Historia del Real Monasterio, o.c., p. 293; MARTÍN 
GONZÁLEZ, J.J., “El Panteón de S. Lorenzo de El Escorial”, en Archivo Español de 
Arte (Madrid), 32 / 127 (1959) 199-214; CUADRA BLANCO, J.R., “La idea original de 
los enterramientos reales en El Escorial”, en Boletín de la Real Academia de Bellas 
Artes de San Fernando (Madrid), 85 (1997) 373-412. 
41 SANTOS, F. de los, Descripción breve del Monasterio de S. Lorenzo el Real del 
Escorial…, Madrid 1698, pp. 133-145v. EL P. Santos repite toda la historia del panteón 
y los traslados, en Qvarta Parte de la Historia de las Orden de San Geronimo, Madrid 
1680, pp. 169-193. De estos textos toma y repite la relación, XIMÉNEZ, A., 
Descripción del Real Monasterio de San Lorenzo del Escorial…, Madrid 1764, pp. 319-
348. 
42 SANTOS, F. de los, Descripción breve, o.c., pp. 146-178; XIMÉNEZ, A., Descripción 
del Real Monasterio, o.c., pp. 352-360. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=4
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=4


 
 

estar debajo de mis mayores, y enfrente de mi esposa [parte de la 
epístola, destinada a las reinas], lugar verdaderamente a propósito, para 
quien los ha venerado con tanto rendimiento como yo, y amándola à ella 
tan de veras”43. 

 
Poco antes el prior fray Nicolás de Madrid ya había comenzado a 

planificar el operativo, que suponía complejo: 
 

“Señor: las obras del panteón estarán acabadas perfectamente con la 
brevedad que V.M. sabe; y para el día de la traslación de los cuerpos 
reales se han de disponer muchas cosas, y es necesario que V.M. 
resuelva lo que en ellas se debe hacer”. Cartas sin fecha, pero debió de 
ser a comienzos de año, porque Felipe IV le dice: “Huélgome de que 
estén las obras en tan buen estado, con que la traslación de los cuerpos, 
podrá ser la cuaresma próxima que viene, placiendo a Dios”44. 
 

 

 

Imagen 2. Panteón de reyes (a) y antigua sacristía del panteón, hoy pudridero (b) 

 
43  AGP, Histórica, Caja 56, exp. 7. También reproducida en SANTOS, F. de los, 
Descripción breve, o.c., p. 147v.  
44 AGP, Patronato San Lorenzo de El Escorial, caja 017 exp. 02. Publicadas como 
“Correspondencia epistolar entre Felipe IV y el P. Nicolás de Madrid, o.c., sobre la 
construcción del Panteón de Reyes. 1654 [1648-1654”, en Documentos para la 
Historia del Monasterio de San Lorenzo el Real de El Escorial, San Lorenzo del 
Escorial 1965, t. VIII, p. 206, introducción y edición, G. de Andrés. Citamos por esta 
edición. 



 
 

El embajador veneciano Quirini, vio y examinó la momia del emperador 
el 25 de marzo, pocos días antes del traslado, y así cuenta lo que vio: 

 
“Se encuentra [el emperador] muy bien el parecido con sus retratos. 
Tenía una barba rubia bastante grande; el cuerpo era de estatura menos 
que mediana, los huesos minute, la carne seca y adusta, la nariz, los 
labios, los dedos de las manos y de los pies, deformados por la gota, 
que no respeta ni aun a los muertos; después de un siglo se notaban 
todavía señales de sus dolores”45.  
 
Una dependencia que se terminó después fue la sacristía del panteón en 

la que intervino Velázquez, integrando ese espacio en la reorganización de San 
Lorenzo que realizó. Poco después de la inauguración del panteón el prior fray 
Nicolás de Madrid le pide al rey su ayuda: 
 

“Ahora, señor, estoy tratando de acomodar bien la pieza que ha de servir 
de sacristía [del panteón de reyes], para la cual V.M. se ha de servir 
mandar se envíen, de ahí, algunas pinturas buenas para su adorno y 
algunas telas para los ornamentos que se han de hacer para decir misa 
en el altar del panteón. De todo haré una memoria y la llevaré cuando 
vaya a besar a V.M. sus reales pies, que será presto (…) San Lorenzo y 
marzo 28 de 1654”46. 

  
Es un espacio no muy grande teniendo en cuenta la función que tenía; 

sin embargo, puede sorprender el interés del rey por embellecerla tanto como 
la vio J. Chifflet: “muy bella y ornamentada en proporción al lugar, de pinturas 
originales y muy devotas, como la grande la iglesia”47. Entre otros lienzos allí 
estuvo La Adoración del nombre de Jesús o La Alegoría de la Santa Liga, del 
Greco48. Por las malas condiciones de lugar, fue trasladada a la sala capitular 
con el resto de pinturas del cretense hasta que recientemente se ha llevado, 
con otras, a la Galería de las Colecciones Reales. 

 
  En esta época llegaron otras pinturas que se trasladaron desde el Buen 
Retiro más las traídas por Velázquez desde Italia, donde había ido por orden 
de S.M. para adquirir cuantos lienzos pudiera de los grandes maestros49.  
 

Hablando de la antesacristía dice el P. Santos: “Las paredes hasta la 
Cornisa están vestidas de excelentes cuadros de pinturas, joyas 
sagradas con que ha enriquecido esta maravilla el católico rey Felipe 
cuarto el grande, entresacándolas de las que de todo género adornan el 

 
45 Citado por JUSTI, C., Velázquez y su Siglo, Madrid 1999, p. 510; 1ª ed., Bonn 1888. 
46 AGP, Patronato San Lorenzo de El Escorial, caja 017 exp. 02, pp. 202 y 203.  
47 “Relación de lo que he visto [Relación de la estancia de Felipe IV en el Escorial], 
o.c., t. VII, p. 417. 
48 BASSEGODA, B., El Escorial como museo, o.c., pp. 147-156; DÍEZ-ORDÁS, B., 
Historia evolutiva de la decoración pictórica mueble de las principales estancias del 
monasterio de El Escorial hasta Felipe IV. Notas históricas sobre la conservación y 
restauración de las obras”, León 2015, t. II, pp. 59-102; para el espacio y ubicación, 
esp. 61-68. 
49 PALOMINO, A., “De las pinturas que llevó Velázquez al Escorial de orden de su 
Majestad…”, en El parnaso español, o.c., t. III, pp. 505 y 510-511.  



 
 

Real Palacio de Madrid, dando con apartarlas de su vista, nuevo y 
singular testimonio de su amor a esta San Canta Casa. Advirtió su 
majestad estar pobres de pinturas algunas piezas, en particular esta 
[antesacristía], y la de la Sacristía”50. 
 
Depositados en el Buen Retiro, junto con otros, se llevaron al Escorial 

cuarenta y uno 51 ; especialmente es interesante la referencia que hace 
Palomino: 

 
“[…] De las cuales [41 pinturas] hizo Diego Velázquez una descripción, y 
memoria, en que da noticia de sus calidades, historias, y autores, y de 
los sitios donde quedaron colocadas, para manifestar a Su Majestad, 
con tanta elegancia, y propiedad, que calificó en ellas su erudición, y 
gran conocimiento del arte; porque son tan excelentes, que sólo en él 
pudieran lograr las merecidas alabanzas”52. 

 
 En el siglo XVIII se creyó que esa “descripción, y memoria” de la que 
habla Palomino fue obra de Velázquez, y hasta la Real Academia la publicó 
pronto con introducción del supuesto descubridor 53. Luego se descubrió la 
falsedad como han ido probando muy buenos autores54, que no hace mucho 
tiempo han estudiado de forma minuciosa J.L. Vega Loeches y Mª B. Díez-
Ordás en sus respectivas tesis doctorales 55 ; el Profesor Pita Andrade lo 
denunciaba en pocas palabras:  
 

“Pomposo título del falso folleto. No debemos dedicar mucho tiempo a 
comentar la superchería. Don Adolfo de Castro debió de redactar esta 
Memoria aprovechando una importantísima fuente: la Descripción breve 

 
50 SANTOS, F. de los, Descripción breve, o.c., p. 48v.  
51 PALOMINO, A., El parnaso español, o.c., t. III, p. 510. 
52  Ibid, p. 511.  
53  CASTRO, A. de “Noticia de Don Diego Velázquez y Silva como escritor”, en 
Memorias de la Real Academia, II / III (1871) 479-499. 
pp. 479-520; SYLVA Y VELÁZQUEZ, D. de, “Memoria de la Pinturas que la Majestas 
Católica del Rey Nuestro Señor Don Felipe IV envía al monasterio de San Lorenzo el 
Real del Escorial este año de 1656, descritas y colocadas, por ____”, en Ibid, II / III 
(1871) 500 -520. 
54 CRUZADA VILLAAMIL, G., Anales de la vida y de las obras de Diego de Silva 
Velázquez. Escritos con ayuda de nuevos documentos, Madrid 1885; JUSTI, C., 
Velázquez y su Siglo, o.c., pp. 516-525, y más ediciones desde 1953; 1ª ed. en 
alemán, Bonn 1888; SÁNCHEZ CANTÓN, F. J., “La librería de Velázquez”, en 
Homenaje a Menéndez Pidal, Madrid 1925, pp. 379-406; MENÉNDEZ PELAYO, M., 
Ideas de las Ideas Estéticas en España, Madrid 1962, t. II, pp. 425-430; MONEDERO 
CARRILLO DE ALBORNOZ, C., “La figura de Fray Francisco de los Santos”, o.c., pp. 
225-229 y 236-237; MARTÍNEZ RIPOLL, A., “La pintura barroca española en El 
Escorial”, a.c., pp. 263 y 265. Afirma que “todo parece evidenciar que el monje 
jerónimo [P. Santos] conoció y usó ampliamente, una perdida “descripción, y 
memoria”, de las pinturas llevadas al Escorial”, p. 265; VEGA LOECHES, J.L., 
“Análisis de la Memoria de Velázquez”, en Idea e imagen de El Escorial en el siglo 
XVII, o.c., pp. 1003-1029. 
55 VEGA LOECHES, J.L., Idea e imagen de El Escorial en el siglo XVII, o.c., pp. 33-46; 
DÍEZ-ORDÁS, Mª C., Historia evolutiva de la decoración pictórica mueble…, o.c., t. III, 
pp., 68-79 y 623-633. 



 
 

del Monasterio... del Escorial de Fray Francisco de los Santos, utilizando 
la edición de 1657”56. 

 
Lo primero que tuvo que hacer Velázquez fue estudiar los espacios, 

seleccionar las pinturas que había y las que vinieron, y luego tendría que definir 
el criterio de colocación y la selección para cada uno de ellos. Además de las 
otras dependencias reorganizadas por Velázquez, la sacristía parece que se 
consideró como la pieza clave, quizás por las obras que se colocaron y por 
tener constancia de que el rey la visitó para ver los resultados: 

 
“El Rey, que Dios conserve, estando mejor de salud, fue a ver el día 
siguiente [17-X-1656] la sacristía, nuevamente ornamentada con muy 
bellas tablas originales de tema religioso que él tenía, las cuales ha 
enviado a este lugar, diciendo que hace tiempo tenía intención de 
adornarla con lo más bello que hubiera en este arte, puesto que sus 
restos van a descansar aquí para siempre”57. 

 
Ha sido bien descrita; tomamos las referencias de cuatro autores sobre 

la norma que siguió el aposentador mayor para decidir la distribución; algunos 
próximos en un mismo criterio, y otros apuntando otras visiones: 

 
1) Para J.M. Pita Andrade: “La reestructuración de las colecciones 

pictóricas realizada por Velázquez en El Escorial tuvo, pues, la mayor 
importancia. Piénsese que en el modo de distribuirse los cuadros quedó 
plasmado su talento como decorador. Cierto que la disposición de las 
pinturas se hizo siguiendo, en ciertos casos, los cánones de la época y 
teniendo en cuenta además otro imperativo que no debe soslayarse: nos 
referimos a las servidumbres impuestas por los espacios disponibles en 
los muros de las piezas principales, como la Sacristía y Salas 
Capitulares”58. 
 

2) Para J. Brown “la concepción velazqueña de la nueva decoración se 
basó en primer lugar en la coherencia del gusto (aparte de la obvia 
consideración de una temática religiosa), lo que implicaba la retirada de 
las obras de los primitivos flamencos y de los españoles. Frente a estos, 
Velázquez se decidió por convertir la estancia en una galería de grandes 
maestros italianos de los siglos XVI y XVII. Solamente se hizo una 
excepción, van Dyck, pero tampoco había en ella incongruencia con las 
preferencias estilísticas generales”59. 
 

3) Para B. Bassegoda i Hugas “Su misión [de Velázquez] consistió en llevar 
e instalar una serie de cuadros donados por el rey, que se unificaron 
mediante nuevos marcos ya existentes en el monasterio desde los 
tiempos de Felipe II (…) La reconstrucción del monasterio fue una 
empresa excepcional de mecenazgo regio, ahora protagonizada 

 
56 “Interrogantes sobre Velázquez en sus etapas madrileñas”, en Revista de Arte, 
Geografía e Historia (Madrid), n° 2 (1999) 333-335; texto citado, p. 334. 
57 CHIFFLET, J., “Relación de lo que he visto [Relación de la estancia de Felipe IV en 
el Escorial], o.c., t. VII, p. 407. 
58 “Interrogantes sobre Velázquez…”, a.c., p. 336. 
59 Velázquez, pintor y cortesano, o.c., p. 235. 



 
 

[después de la muerte de Felipe IV] por la reina gobernadora, Mariana 
de Austria, y ejecutada en sus partes más sustanciales entre 1672 y 
1676”60. 
 

4) Por último, Mª J. Muñoz González, piensa que Velázquez tomó el 
modelo de lo que vio en Italia, confirmado por algún teórico. “Estos 
nuevos modos de disponer las pinturas de forma armónica, llenando 
todo el espacio de la pared con lienzos que no se anulasen unos a otros, 
potenciando lo mejor de cada una, son los que habría visto en Italia 
Velázquez, amén de haberlo podido leer en alguno de estos tratados 
que comenzaron a aflorar en Italia a mitad de siglo (…) creando ritmos 
con los diversos tamaños de lienzos y adecuándolos al espacio 
arquitectónico, sino que va más allá”61.   
 
Todo esto confirmado por el dibujo existente en el Archivo General de 

Palacio que se ha reproducido en bastantes trabajos aclarando visualmente la 
distribución de cuadros:  

 

 
 

 
 

Imagen 3. Dibujo de la Sala capitular prioral (a) y estado en la actualidad (b) 

 
60 El Escorial como museo. La decoración pictórica en el monasterio de El Escorial 
desde Diego Velázquez hasta Fréderic Quillet (1809), Barcelona 2002, pp. 38 y 52, 
respect. 
61  “Velázquez y la decoración de El Escorial”, en PITA ANDRADE, J.M., y 
RODRÍGUEZ REBOLLO, A.  (coord.), Tras el centenario de Felipe IV: Jornadas de 
Iconografía y Coleccionismo: Dedicadas al profesor Alfonso E. Perez Sánchez, Madrid 
2006, p. 398. 
 



 
 

Sin embargo, hay que insistir que esa decisión visual de logar la euritmia 
estética era compaginando tema y tamaño, y que había sido un criterio 
aceptado en la época para la colocación de piezas, junto a conversaciones y 
alguna consulta técnica que tuvo que tener Velázquez con monjes -
especialmente el P. Santos-, expertos en ciencias sagradas que era el 
contenido de los cuadros que tenía que colocar. Además, en el mismo 
monasterio tenemos el ejemplo de la Librería, que el P. Sigüenza afirma cuál 
fue el sistema adoptado para colocar los libros en la Biblioteca, una vez 
ordenados por materias: 

 
“Después que se puso en las que he dicho donde ahora están 
[divisiones], tiene mucha facilidad, claridad y compostura. Cuando la 
mudé de allí, porque sucedí en ella a tan ilustre Bibliotecario [Arias 
Montano], a quien tengo en todo por maestro (ojalá mereciera yo nombre 
de su discípulo), me pareció guardar en cuanto fue posible el orden que 
había dado en el asiento de las disciplinas, y por quitar la fealdad que 
hace la desproporción de los libros, junté los de folio todos en los 
cajones que están para ellos, y los de cuarto en los de cuarto, y así los 
demás en sus propios senos…”62. 
  
Ya que hablamos de la sacristía nos ha sorprendido que J. Brown, 

califique a ese ámbito de “largo y angosto espacio” -que luego lo repite al 
hablar de la sala capitular del prior-; la sorpresa nos viene porque el Diccionario 
de la RAE califica de angosto a algo “estrecho o reducido”. Se trata de una sala 
de 30 x 8 x 8 ms. (hasta la clave de la bóveda). Contrasta con el P. Sigüenza, 
que afirma: “parece que se ensancha el corazón viendo una pieza tan grande, 
tan clara, tan hermosa, tan llena de variedad de cosas divinas…”63. Rotondo, 
siguiendo a Sigüenza, la califica de “pieza grande, clara y hermosa que infunde 
en el ánimo tanta devoción como el templo mismo”64; aunque lacónico, Ponz 
asegura que “es una de las piezas insignes”65, y a finales del siglo XIX, ya 
había dicho C. Justi: 

 
“La exposición de los cuarenta y un cuadros fue confiada a Velázquez. 
El lugar preferente había de ser la hermosa sacristía, sala de 108 pies 
de largo y 30 de anchura, de bóveda aplastada, que recibía la luz de 
nueve ventanas al lado izquierdo. Era el local más apropiado a una 
exposición de pinturas”66. 
 
 

 
62 Historia de la Orden de San Jerónimo, Salamanca 2000, t. II, p. 624. 
63 Historia de la Orden de San Jerónimo, o.c., t. II, p. 655. 
64 Descripción de la Gran Basílica del Escorial, Madrid 1861, p. 76. 
65 Viage de España, Madrid 1788, t. II, p. 72, nº 39. 
66 Velázquez y su Siglo, o.c., p. 514. 



 
 

 
 

 
 
Imagen 4. Antigua ornamentación de la Sacristía (a) y actualmente (b) 

 
Después del día de los difuntos que ya hemos citado (1656), el rey hizo 

una nueva visita a la Iglesia Vieja o de Prestado: “Su Majestad ha vuelto a 
hacer una visita a la Iglesia Vieja también enriquecida recientemente con muy 
ricos cuadros de gran magnitud, ya de la mano del Mudo como la del Greco [el 
Martirio de San Mauricio] y Pantoja” 67. 

 
No hay noticia exacta del orden seguido a la hora de acometer la 

reordenación de las pinturas que se hizo en las dependencias conventuales 
porque los autores hablan de forma genérica: “la Sacristía, la Aulilla [de Moral], 
el Capítulo del Prior [sala capitular], y otras Pieças”, según el P. Santos… Pero 
también la sacristía del panteón de reyes, camarín de las reliquias, el coro de 

 
67 CHIFFLET, J., “Relación de lo que he visto [Relación de la estancia de Felipe IV en 
el Escorial], o.c., t. VII, pp. 420421. 



 
 

las capas y parte del claustro principal alto, zaguán de las salas capitulares. En 
la Vicarial luego se colocaría La túnica de José, pero esta sala ni el pintor ni el 
rey la vieron terminada68. El P. Damián Bermejo situaba el lienzo en la sala 
capitular prioral después de la Guerra de la Independencia69.  

 
La reina gobernadora se encargaría de culminar el proyecto “bajo la 
supervisión técnica de [Juan B. Martínez del] Mazo y Herrera Barnuevo. 
Los criterios museográficos seguidos por estos artistas fueron los 
planteados y llevados a la práctica por Velázquez, aunque en cuanto a la 
selección de obras cabe advertir la introducción de obras de El Greco”70. 
 
Conociendo los espacios, y el volumen de la obra, la empresa fue dura, 

porque el aposentador mayor tuvo algunos encargos añadidos, sin olvidar que 
eran lugares principales del monasterio y utilizados constantemente por la 
numerosa comunidad jerónima. El capellán del rey afirma en su relación que 
Velázquez “ha estado varios meses ocupado en disponerlo todo y ha dispuesto 
labrar marcos dorados para los cuadros”71; más cumplidamente descrito por el 
P. Santos refiriéndose a la sacristía, donde informa de la intervención personal 
del rey: 

 
“Ellos [los cuadros] y los demás referidos, depues de las grandeza de su 
valentía, estàn con marcos de Talla dorados, vniformes en el lustre, y 
primor, à quien imitan los Espejos con el mismo adorno, dando à esta 
Pieza hermosura, y magestad, y por todas partes, llevandosse los ojos y 
el respecto, mostrando en su realeza y porte, ser alhajas de vna 
Maravilla, y prendas del superior gusto y devoción de su Patron y Dueño, 
que nunca cessa de ilustrarla como tan gran Monarca”72. 

 
 Además, hubo reajuste de obras que se cambiaron, en algún caso por 

decisión personal del rey, como sucedió con un San Juan Bautista con el 
Cordero, de Ribera: 

 
“El quadro tiene mas de vara y media, y de ancho mas de vna  vara.  
Estava antes en la Sacristia de el Panteón, y mandó Su Magestad se 
pusiesse aqui porque se gozase mejor, y tiene mas a caso la luz”73. 

 
Otro cambio confirmado fue: “En el sexto Pilar esta Christo crucificado, y 
en el séptimo San Juan Bautista en el Desierto, ambos de mano del 
Ticiano, figuras del natural excelentes; estavan antes en la Aulilla [de 
Moral]”74. 

 
68 SANTOS, F. de los, Descripción breve…, o.c., p. 83v. 
69 “Cuadros de la Sala Prioral o de oriente con respecto al atrio. Banda frente a las 
ventanas”, nº 23, en Descripción artística del Real Monasterio de San Lorenzo del 
Escorial, Madrid 1820, pp. 194-195.  
70 MARTÍNEZ RIPOLL, A., “La pintura barroca española en El Escorial”, a.c., p. 274. 
71 CHIFFLET, J., “Relación de lo que he visto [Relación de la estancia de Felipe IV en 
el Escorial], o.c., t. VII, p. 409; DÍEZ-ORDÁS, Mª C., Historia evolutiva de la decoración 
pictórica mueble…, o.c., t. III, pp. 163-170 (solo los cuadros de la sacristía). 
72 SANTOS, F. de los, Descripción breve…, o.c., p. 53v. 
73 Ibid, p. 72v. 
74 Ibid, p. 53. 



 
 

 

Imagen 5. Aula de Moral donde durante mucho tiempo estuvo el lienzo de La Gloria 

También se cambió una obra insigne de Ticiano: “De los 51 que colocó 
tan excelso pintor en la sacristía [Velázquez], hoy tan solo queda uno primitivo 
de pintor famoso, el Cristo crucificado, de Ticiano, que fue de los donados por 
Felipe II; en tiempos del P. Sigüenza estaba junto a la puerta del aposento de 
Felipe II, en el tránsito que va al altar mayor, pero Velázquez le colocó en el 
lienzo de las ventanas de la sacristía, en frente del Lavatorio, de Tintoreto”75. Y 
otro traslado decidido por Velázquez fue los de los árboles genealógicos de la 
familia de Carlos V y Felipe II, de Pantoja de la Cruz que fueron colocados en 
la Iglesia Vieja76.    
 

Excede a nuestro trabajo hacer relación detallada de la remodelación 
total hecha por Velázquez, pero señalamos la obra de F. de los Santos como 
primera y más importante fuente77, y recogemos autores que la han detallado 
detenidamente las dependencias y su decoración78.  Destacamos el estudio de 
Bonaventura Bassegoda, especialmente, por el diseño de los espacios que 
Velázquez remodeló con la indicación de los cuadros que colocó, semejante al 

 
75 CHIFFLET, J., “Relación de lo que he visto [Relación de la estancia de Felipe IV en 
el Escorial], o.c., t. VII, p. 410, nota 10. Hoy ya no está -y no queda huella de aquel 
magnífico diseño museográfico-, porque han decidido llevarlo a la nueva Galería de las 
Colecciones Reales de Madrid, perdiendo el sentido religioso que le dio Velázquez con 
la ubicación que le dio. 
76 Ibid, p. 421. 
77 SANTOS, F. de los, Descripción breve…, o.c., pp. 48-49v (antesacristía); 49v-54 
(sacristía, sin contar los ornamentos y utillaje del culto); 59v-62 (Iglesia antigua, vieja o 
de prestado); 72-74 (atrio/vestíbulo y altares de las salas capitulares; 74-84 (sic, 79) 
(sala capitular prioral); 84 (sic, 79)-84 (sala capitular vicarial); 84-85 (bóvedas e 
imágenes salas capitulares); 85-86 (celda prioral baja o de verano, al fondo); 133 y 
136-144v (panteón); 134-136 (capilla del panteón); 144v-145v (sacristía del panteón); 
146-168v (traslado de los restos al panteón). 
78 PONZ, A., Viage de España, o.c., t. II, pp. 71-92; PITA ANDRADE, J.M., Idea e 
imagen de El Escorial en el siglo XVII, a.c., pp. 337-348; BROWN, J., Velázquez, 
pintor y cortesano, o.c., pp. 230-240; MUÑOZ GONZÁLEZ, Mª J., “Velázquez y la 
decoración de El Escorial”, a.c., pp. 387-413.  



 
 

dibujo existente en el Archivo del Palacio Real citado79, y más recientemente la 
magnífica tesis doctoral de Belén Díez-Ordás80. 
 

Según Martínez Ripoll: “no es posible fijar con seguridad la secuencia 
cronológica que siguió Velázquez en la decoración de las distintas 
estancias escurialenses (…) entrecruzando las fuentes documentales y 
los testimonios coetáneos con los que contamos, es posible adelantar 
una periodización aproximada”81. 

 
 Dando un salto nos situamos en el siglo XIX donde las agresiones a San 
Lorenzo el Real del Escorial fueron grandes en todos los sentidos. De la 
reorganización hecha por Velázquez en las dependencias más nobles del 
monasterio no quedaba nada, o casi nada; la guerra de la Independencia y la 
exclaustración fueron agentes activos para deteriorar el monumento y los 
fondos que durante siglos la comunidad de jerónimos había conservado con 
mimo. Dejamos unas referencias elocuentes que lo confirman, de autores que 
cuentan lo que vieron.  
 
 José Quevedo era bibliotecario cuando publicó su obra y describe la 
situación: 
 

“Este espacio [las salas capitulares], tanto en el atrio como en las salas, 
está adornado de multitud de pinturas al óleo, que no me atrevo a 
describir, porque hace mucho tiempo que están sin colocación fija, y 
mezcladas que no merecen ocupar aquel lugar; pero pondré al fin una 
nota de los que se conservan en estas salas dignos de memoria”82. 

  
 Más descorazonador es el relato del gran historiador del Escorial, 
Antonio Rotondo, pero parece que comenzaba a remediarse: 
 

“Al escribir estas líneas deplorábamos el lastimoso estado en que se 
hallaban las magníficas salas capitulares, no tan solo por el desorden y 
desacuerdo de sus cuadros, sino por verlas convertidas en taller de 
restauradores. Hoy día, merced al interés y cuidado de un administrador 
celoso por el mérito y lucidez de nuestras antiguas producciones, vemos 
estas salas completamente desembarazadas y limpias… Colocados allí 
todos los cuadros de más mérito que han escapado a los infinitos 
vaivenes del Escorial y a los repetidos arreglos, tan frecuentes como 
infructuosos en nuestra desgraciada patria”83. 
 
A comienzos del siglo XX, comentaba C. Justi:  

 
79 El Escorial como museo, o.c., pp. 93-218; planos, pp. 109, 136, 172 y 188. 
80 Historia evolutiva de la decoración pictórica mueble…, o.c. 
81 “La pintura barroca española en El Escorial”, a.c., pp. 266-267; texto citado, p. 266.  
82 Historia del Real Monasterio de San Lorenzo, llamado comúnmente del Escorial, 
Madrid 1849, p. 315; la nota que dice, pp. 372-373, ya no incluye a La túnica de José. 
83 Descripción de la Gran Basílica del Escorial, Madrid 1861, p. 146. Poco antes dice: 
“Todo este espacio de las tres salas [capitulares], está cuajado de estimables lienzos 
que el arte ha reunido en aquel hermoso local, no ha mucho abandonado al mayor 
desorden artístico y convertido en taller de forradores y restauradores”, p. 142. 



 
 

“La mayor parte de esos cuadros [de la reorganización de Velázquez y la 
donación de Felipe IV] se trasladaron en el siglo pasado al Museo de 
Madrid; otros desaparecieron o emigraron al extranjero. Los espacios 
vacíos se han cubierto con una bastante lamentable colección de obras 
recogidas al azar”84. 
 
Del diseño y organización que hizo Velázquez con su saber, y Felipe IV 

con su empeño, en la actualidad no queda nada en su lugar, además de que 
muchos han ido saliendo del Monasterio sin respetar la voluntad de los 
patronos. Para conocer los avatares sufridos por las pinturas que un día 
ornamentaron las paredes de las salas más nobles del monasterio del Escorial, 
desde mediados del siglo XVIII hasta finales del XX, están recogidos 
pormenorizadamente en la obra de María Luisa Gil Meana85. 
 
 
IV. EL LIENZO/CUADRO DE LA TÚNICA DE JOSÉ 
 
 La túnica de José fue pintada por Velázquez en Roma el 1630 durante 
su primer viaje a Italia, junto con La fragua de Vulcano. El hecho de ser lienzos 
grandes, de medidas casi guales, con idéntico número de figuras y repitiendo 
algunos de los modelos, con una composición similar que se desarrolla en un 
interior y en el momento más crucial de la escena que representan, ha hecho 
que algunos investigadores piensen que formaron pareja86; otros lo rechazan87, 
y otros lo dudan88. 
 

Tenemos el detalle de que las telas de ambos eran diferentes y el 
recorte de 20 cm. en los extremos laterales de La túnica de José -quizás para 
hacerlos casi iguales para el lugar donde fueron ubicados hasta la separación 
definitiva-, los hace obras distintas en el proyecto de creación89.  Ese recorte se 
aprecia de forma visible en el brazo izquierdo del personaje que está de 
espaldas al espectador con la espalda desnuda, situado en el extremo 
izquierdo; también el codo izquierdo y parte del tronco del Jacob. Se puede 
comprobar por las copias del cuadro que se han conocido, algunas 

 
84 Velázquez y su Siglo, o.c., p. 516. 
85  La pinacoteca del Escorial. Itinerarios y vicisitudes, San lorenzo del Escorial 2011. 
86 No se manifiesta como tal, sino que dice que, junto con La fragua de Vulcano, han 
sido/son “considerados pareja”, GÁLLEGO, J., “La túnica de José”, en DOMÍNGUEZ 
ORTIZ, A.; PÉREZ SÁNCHEZ, A.E., y GÁLLEGO Velázquez. Catálogo de la 
Exposición, Madrid 1990, p. 168.  
87  MARÍAS, F., “<La túnica de José>: la historia al margen de lo humano”, en 
Velázquez Madrid 1999, p. 281; SANCHO, J.L., Real Monasterio de San Lorenzo de El 
Escorial, Madrid 2002, p. 96; BASSEGODA, B., El Escorial como museo, o.c., p. 180. 
88 COLOMER, J.L., “Roma 1630. La túnica de José y el estudio de las <pasiones>”, en 
Reales Sitios (Madrid) XXXVI / 141 (1999) 40 y 46. 
89 GÁLLEGO, J., “La túnica de José”, a.c., p. 168; COLOMER, J.L., “Roma 1630. La 
túnica de José”, o.c., pp. 46 y 47; MARÍAS, F., “<La túnica de José>”, a.c., 278, nota 4. 
A mitad del siglo XIX don Vicente Poleró y Toledo nos da las medidas con toda 
precisión: “Alto, 7 pies, 9 pulg. [pulgadas], 8 lin. [líneas]; ancho, 10 pies, 3 pulg., 2 lin.”, 
Catálogo de los cuadros del Real Monasterio de San Lorenzo, llamado del Escorial…, 
Madrid 1857, p. 90, nº 341. Las medidas oficiales que facilita el Patrimonio Nacional, 
son: “Óleo sobre lienzo, 213,5 x 284 cm. Inv. 10014694”. 



 
 

desaparecidas90, pero todavía se conserva una en la iglesia de San Miguel 
Arcángel de Córdoba, con mala visión por el lugar donde se encuentra y el 
estado del lienzo91.     
 

 Al parecer, los dos lienzos romanos fueron proyecto personal de 
Velázquez, influido y presionado por las obras del mundo clásico y del 
Renacimiento que pudo ver en Italia92. En esta casi unanimidad de autores que 
confirman ser cuadros pintados en Roma tenemos la opinión contraria de 
Manuela B. Mena Márquez que sostiene que: 

 
“La fragua de Vulcano y su evidente relación con Apolo en su faceta 
solar, y por ello con el rey mismo, pudo haber sido pensada para el Buen 
Retiro, y su emparejamiento técnico y estilístico con La túnica de José 
apunta a que ambos lienzos se pintaron con ese destino áulico, y no en 
Roma, sino en Madrid”93. 

 
Según Palomino, Velázquez le ofreció los cuadros a Felipe IV94, pero 

existe la prueba de una relación de pago de 1634 donde se afirma que fueron 
tasados por Francisco de Rioja con otros lienzos traídos de Italia95, siendo 
depositados en el Alcázar y luego en el Buen Retiro96. Ignoramos quien decidió 
que La túnica de José viniese al Escorial poco después de la muerte de Felipe 
IV (1665), e instalada en la sala capitular vicarial -donde afortunadamente 
sigue, a pesar de varios exilios-, que fue la única dependencia importante que 
Velázquez no pudo ver terminada antes de su muerte (1660), pero que al 
parecer dejó ya diseñada, siendo terminada por Juan Bautista Martínez del 
Mazo, su yerno, y Sebastián Herrera Barnuevo que hemos indicado arriba97. 

 
 

 
90 JUSTI, C., Velázquez y su Siglo, o.c., p. 255; GÁLLEGO, J., “La túnica de José”, 
a.c., p. 172; MARÍAS, F., “<La túnica de José>”, a.c., p. 281, nota 11.  
91 Agradecemos al párroco don Pedro Vicente Cabello y a don José Manuel Pérez de 
la Fuente las facilidades que nos han dado. El lienzo es atribuido a Bernabé Jiménez 
de Illescas, PANTORBA, B. de, La vida y la obra de Velázquez. Estudios biográfico y 
crítico, Madrid 1955, p. 99.   
92 ORTEGA y GASSET, J., Velázquez, o.c., p. 212; GÁLLEGO, J., “La túnica de José”, 
a.c., p. 172; PÉREZ SÁNCHEZ, A.E., “Velázquez y su arte”, en Velázquez, Madrid 
1990, p. 36; COLOMER, J.L., “Roma 1630. La túnica de José”, a.c., pp. 40 y 45. 
93  “Diego Rodríguez de Silva y Velázquez”, en REDÍN MICHAUS, G. (ed.), De 
Caravaggio a Bernini. Obras maestras del Seicento italiano en las Colecciones Reales 
de Patrimonio Nacional, Madrid 2016, p. 177. 
94 PALOMINO, A., El parnaso español, o.c., t. III, p. 491. 
95 Documentos sin fecha.  “Relación de los gastos de las Pinturas y otras cosas que se 
compraron del dinero de gastos secretos para el adorno de Buen Retiro de las fiestas 
de San Juan y San Pedro del año 1634 (…) nº. 3 Mas 1.000 ducados de a 11 reales 
que en dibersas partidas se pagaron a Diego Belazquez, Pintor de Cámara de S.M., 
por el precio de 18 quadros de pinturas que fueron la Susana de Luqueto, vn original 
de Bassan, la Danae de Tiziano, el quadro de Joseph, el quadro de Bulcano, cinco 
ramilleteros, quatro paysicos, dos bodegones, vn retrato del Principe nuestro Señor y 
otro de la Reyna nuestra Señora, tasados por Francisco de Rioja en la dicha cantidad”, 
Corpvs Velazqueño, o.c., nº 108, t. I, p. 107. 
96 MARÍAS, F., “<La túnica de José>”, a.c., pp. 278 y 280. 
97 Ibid, p. 277. 



 
 

 
 

Imagen 6: Sala capitular vicarial, La túnica de José 
 

 
 

Imagen 7: La túnica de José. Córdoba, Parroquia de San Migel.  
(Fotografía: José Manuel Pérez de la Fuente) 

 

 
 

Imagen 8: C. Paradin, Quadrins historiques de la Bible. Reveus 



 
 

 
El P. Santos en la segunda edición de su Descripción breve del 

Monasterio, 1667, ya incluye a La túnica de José. El aprecio del monje jerónimo 
por Velázquez es patente por la magnífica descripción que hace, a pesar de 
que en el citado texto hable del pintor en tercera persona cuando afirma que 
algunos le oyeron decir al autor, que uno de los personajes del cuadro era 
Rubén, hermano de José. ¿No se lo había dicho directamente el pintor al P. 
Santos con algún otro comentario? Ya hemos indicado que G. de Andrés y C. 
Monedero, sostienen, que Velázquez y el religioso tuvieron que hablar de 
muchas cosas. 

 
En el estado de conservación tampoco coinciden los estudiosos, incluso 

se contradicen, sin poner nota en sus trabajos los autores posteriores. El P. 
Santos después de tanto verlo en su momento de plenitud, comenta que “ella 
es una pintura excelente, los coloridos, sombras, y luces de admirable efecto; 
mirada todo junto pone admiración”98. C. Justi constata, que “se ha dado mayor 
espacio a las sombras, que, desgraciadamente, se han apagado y hecho 
pesadas. Recientemente ha sufrido por causa de una restauración”99. P.M. 
Bardi asegura que “la cuidadosa limpieza hecha en 1953 le ha devuelto el 
esplendor original” 100 .  N. Ayala Mallory dice que está “en mal estado de 
conservación” 101 . J.L. Sancho afirma que “en 1989 fue sometido a 
restauración”102. 

 
Hemos pasado muchos ratos frente al cuadro -ahora sentado en el 

banco que desde no hace mucho hay en el centro de la sala-, pudiendo 
retirarme y aproximarme, para comprobar dudas, verificar sospechas, y 
disfrutar de la composición. Personalmente debo decir que hoy encontramos el 
lienzo un poco apagado, suponiendo sin duda que cuando salió de la paleta del 
pintor el colorido debía ser más vivo y luminoso. Un solo ejemplo: si la prueba 
de la muerte de José era las huellas de la sangre, la túnica muestra un rojo de 
baja intensidad. 
 

A La túnica de José se la conoce acertadamente con ese nombre por ser 
la protagonista del cuadro, por lo que dice y por lo que sugiere, a través de 
símbolos, resaltando la ausencia del dueño. La idea de pintarlo fue una 
iniciativa personal de Velázquez, junto con La fragua de Vulcano. Lógicamente 
la fuente documental de La túnica fue el texto bíblico (Gen. 37, 2-36), y no 
necesitaba más, porque otros escritos -Santos Padres, sermones, etc.-, 
hubiesen confundido al artista en el planteamiento de la obra, donde la fidelidad 
al relato sagrado era lo fundamental, y ya veremos una mínima alteración al 
texto. No obstante, nos quedan un par de preguntas sin respuesta. ¿Por qué 
eligió este tema? Qué fue primero, ¿la aparición del tema sin más, o la lectura 

 
98 Descripción breve, o.c., p. 81. . 
99  Velázquez y su Siglo, o.c., p. 256; 1ª ed., Bonn 1888. 
100 “Biografía y estudios críticos”, o.c., p. 92; 1ª edición, Milán 1969. Años antes B. de 
Pantorba indicaba que después de haber sido recuperada la obra tras la guerra civil, 
“en 1953, recién limpia, volvió a exponerse temporalmente en el Museo [del Prado] 
donde había estado, La vida y la obra de Velázquez, o.c., p. 98. 
101 Del Greco a Murillo. La pintura española del Siglo de Oro, 1556-1770, Madrid 1991, 
p. 143. 
102 Real Monasterio de San Lorenzo, o.c., p. 99. 



 
 

de la Biblia que le llevó a esa página y le surgió la inspiración de plasmar la 
historia? 
 
 Después de elegido el tema y leída varias veces la historia de José en la 
mente de Velázquez debieron de ir surgiendo algunas ideas figurativas de 
posibles escenas relacionadas con el núcleo de la historia. Al mismo tiempo 
buscaría información gráfica -como hacían los artistas-, para ver cómo habían 
tratado ese tema otros pintores, y nada mejor que los grabados por la profusión 
de láminas que circulaban de cualquier asunto, y más los bíblicos. Los 
especialistas han señalado fuentes de este tema103. No vamos a recogerlos, 
pero quede constancia que la lámina de Bernard Salomon, publicada en la obra 
de Paradin, fue decisiva en el diseño de la composición de la escena del 
cuadro de Velázquez, aunque haya vestigios de otras104. 
 
 En el cuadro de La túnica de José estamos ante una composición que 
reproduce el relato bíblico de la historia de José, hijo del patriarca Jacob, y a él 
se atuvo, salvo en un detalle que justifica el P. Santos:  
 

“Los que le muestran la vestidura, son dos Pastores, uno con la túnica 
de Joseph en las manos, otro con la camisa, solo de la túnica habla la 
Sagrada Historia; pero debió de tomarse esa licencia el pintor, para 
vestir más el suceso, y ponderarle más lastimoso”105.  

 
La idea de Velázquez es hacer una composición alegórica; sitúa la 

escena sin el protagonista, interpuesto por una prueba falsa con la que se 
pretende justificar alevosamente el delito cometido y que los mensajeros es lo 
que presentan y refieren a su padre: 

“Entonces tomaron la túnica de José [sus hermanos], y degollando un 
cabrito, tiñeron la túnica en sangre, y enviaron la túnica de manga larga, 
haciéndola llegar hasta su padre con este recado: «Esto hemos 
encontrado: examina si se trata de la túnica de tu hijo, o no». El la 
examinó y dijo: «¡Es la túnica de mi hijo! ¡Algún animal feroz le ha 
devorado! ¡José ha sido despedazado!»” (Gen. 27, 31-33). 

 A partir de aquí se diversifican las interpretaciones de los estudiosos, 
según el análisis simbólico, pero dentro de un clima donde convergen 
fundamentalmente los aspectos morales y sicológicos que hacen esos autores 
tratando de resaltar el estado de ánimo que surge en los actores de la escena. 
Piensan que es lo que Velázquez quiso plasmar: hacer la fusión del texto y la 
imagen, explicando y completando un aspecto con el otro.  

 
103 “Ya Jamot en 1934 y Fernando de Arteaga en 1920 habían señalado las deudas de 
la composición [de La Túnica de José] con una estampa de Bernard Salomon”, 
PORTÚS PÉREZ, J., “Diego de Velázquez, por Diego Angulo”, en Diego Angulo. 
Estudios completos sobre Velázquez, Madrid 2007, p. 26; COLOMER, J.L., “Roma 
1630. La túnica de José”, o. c., pp. 43-46. 
104 PARADIN, C., Quadrins historiques de la Bible. Reveus, & augmentés d'un grand 
nombre de figures, A Lyon par Iean de Tournes. M.D.LXXXIII. 
105 Descripción breve, o.c., p. 80v. 



 
 

 De forma resumida recogemos las interpretaciones de los autores que 
citábamos. Comenzamos obligatoriamente con el P. Santos, tomando una idea 
fundamental de índole moral. Para el jerónimo, la envidia -pecado capital- es lo 
que desencadenó la historia que finalizó en la escena que recoge 
Velázquez106. Cuando el poeta portugués Manuel Gallegos vio el cuadro en el 
Buen Retiro lo cantó en una Silva muy criticada107. 

Por ser monje jerónimo del Escorial y autor de una historia dejamos 
constancia del P. Andrés Ximenez, que, también habla de La túnica de José, 
tomando el texto del P. Francisco de los Santos108. Su obra, aunque buena, no 
tiene la categoría del anterior, y con algunos fallos que la desmerecen como ha 
sido criticado109.   

 
 La mayoría de los autores, con causas justificadas, unen por similitud o 
contraste las dos obras romanas -La fragua de Vulcano y La túnica de José-, a 
la hora de hablar de ellas.    Para Carl Justi, en ambos cuadros romanos están 
unidos por la representación de la misma idea, con diferente matiz: “Se hacen 
pendant en ellos el engaño desenmascarado y el consumado”110. Antonio Ponz 
constata que ha acertado al plasmar el tema, porque “todo se observa bien 
entendido” 111 . Julián Gállego vuelve a unir a las dos obras recogiendo la 
opinión de otros historiadores, pero con las que discrepa: “Estos dos cuadros 
se han presentado como alegorías del engaño o de la calumnia o de la 
denuncia, lo que no se aviene como denominador común de ambas 
historias”112.  
 
 Alfonso Pérez Sánchez recoge las influencias de lo que Velázquez veía 
en Italia y lo reflejó en ambos lienzos:  

 
“Estas dos obras -y se le ha reprochado a veces- las de carácter más 
‘académico’ de cuanto pintó Velázquez. Parece como si el pintor, tras 
ver y estudiar los relieves clásicos, las composiciones de los maestros 
del renacimiento y las obras de sus contemporáneos más famosos, 

 
106  SANTO TOMÁS DE AQUINO, “Tratado de los vicios y pecados”, en Suma 
Teológica, I-II, 84, 4; Catecismo de la Iglesia Católica, 2539. “De la envidia nacen el 
odio, la maledicencia, la calumnia, la alegría causada por el mal del prójimo y la 
tristeza causada por su prosperidad”, San Gregorio Magno, Moralia in Job, 31, 45. 
107 “Obras varias al Real Palacio del Buen Retiro”, en Silva topográfica, Madrid 1637, f. 
8. 
108 Descripción del Real Monasterio de San Lorenzo del Escorial…, Madrid 1764, pp. 
438-440. 
109 “Era el P. Ximénez más dado a leer que a mirar; embute en su libro párrafos y 
noticias sin comprobar si las obras de que habla seguían o no colocadas en donde las 
describen sus predecesores; y hay casos en que cambia de lugar o duplica las 
referencias; en suma, trabajador de gabinete, más que amigo de andar y ver, incluso 
dentro de su propio Monasterio. Fue pese a todo, un útil continuador de la Crónica 
escurialense”, SÁNCHEZ CANTÓN, F.J., Fuentes literarias de historia del arte 
español, Madrid 1941, t. IV, p. 58. 
110 Velázquez y su Siglo, o.c., p. 250. 
111 Viage de España, o.c., t. II, p. 126, nº 30. 
112 “La túnica de José”, a.c., p. 172. Muy resumidamente se pueden ver enumeradas 
las opiniones de varios estudiosos respectos al simbolismo de los dos cuadros, en 
MONRÁN TURINA, M., y SÁNCHEZ QUEVEDO, I., Velázquez, o.c., p. 98. 



 
 

especialmente del Guercino, hubiera querido demostrar su dominio del 
desnudo, sereno y escultórico, y a la vez, como exigían las enseñanzas 
romano-boloñesas, expresar los ‘afectos’, es decir, los movimientos del 
alma (dolor, sorpresa, hipocresía) con la intensidad y la verdad más 
cuidadosa”113. 

 
 Fernando Marías, citando a Paolo Lomazzo, coincide en que “esta 
historia de odio por envidia y dolor tenía que estar protagonizada por el dolorido 
Jacob y los envidiosos hermanos de José”114. María Luisa Gil Mena ahonda en 
la idea del engaño vinculándolo al Patriarca: “Jacob se nos presenta en el 
Antiguo Testamento (Génesis) como un personaje ligado permanentemente al 
engaño, realizándolo él o siendo víctima”115. 
 

José Luis Colomer capta una idea interesante dando a entender que 
Velázquez fue consciente de ella -lectura moral de la escena-, a la hora de 
componer la escena de su cuadro (écfrasis): “ya no son los pastores del relato 
sagrado los que traen la noticia de la supuesta desgracia, sino los hermanos 
mismos de José, fingiendo el dolor por medio de actitudes y movimientos 
estudiados”116. 

 
Recientemente, la Profesora Concepción Peña-Velasco ha analizado el 

cuadro bajo el signo de la envidia como vicio de los personajes reales 
representados en el cuadro siguiendo las claves de Ovidio: 
 

“Velázquez hace un relato fidedigno de los hechos según el Génesis, 
utilizando la descripción que Ovidio efectúa de la envidia como recurso 
expresivo. La vara de la envidia llena de espinas es la que aparece en el 
suelo, entre los pies del segundo personaje de la izquierda. Junto a la 
vara del poder y justicia que pertenece a Jacob, delimita un espacio en 
“V” -oscurecido por una alargada sombra que es otra alusión a la 
envidia-, destinado a los envidiosos”117.  
 
Creemos que es una interpretación que desenfoca la escena del cuadro 

y lo que plasma Velázquez; en la línea de Ovidio están los autores de 
iconografía que poco tiene que ver con la escenificación del lienzo118. 

 
 Otro aspecto fundamental es la valoración artística que de La túnica de 
José han hecho los especialistas; no podemos extendernos pero recogemos 
una antología de textos donde, de una u otra forma, califican este cuadro de 

 
113 “Velázquez y su arte”, a.c., p. 36. 
114 “<La túnica de José>: la historia al margen de lo humano”, a.c., p. 290. 
115 “Avatares sufridos por los cuadros de Velázquez ubicados en el Monasterio del 
Escorial”, en La Ciudad de Dios (San Lorenzo del Escorial), 235 (2012) 807 y 808. 
116 “Roma 1630. La túnica de José”, a. c., p. 42. 
117 PEÑA-VELASCO, C., “La vara de la envidia en la túnica de José de Velázquez. En 
torno a sus claves simbólicas”, en Tonos digital: revista de estudios filológicos 
(Universidad de Murcia), nº 37 (2019) 11 y 30, respect. Aturde la lectura por las 
continuas interrupciones del sistema de citas norteamericano. Ovidio, Metamorfosis, II, 
775-782. 
118 RIPA, C., “Envidia”, en Iconología, Madrid 1987, t. I, pp. 341-344; MORALES Y 
MARÍN, J.L., “Envidia”, en Diccionario de iconología y simbología, Madrid 1984, p. 137. 



 
 

enorme calidad. Y es importante porque se refieren a un cuadro concreto, y no 
a la obra general. 
 
 También debemos iniciar la selección de autores por el P. Santos; para 
el cantor de La túnica de José: 
 

“Es verdad que dice también la historia, que después de algún tiempo se 
juntaron todos los hermanos, y fueron a consolar a su padre; y pudo ser 
que el pintor aquí procurase juntar las dos cosas, para dar a entender: 
una vez, así la venida de los pastores que enviaron con la túnica, como 
la de los hermanos a procurar el consuelo del padre. Ella es una pintura 
excelente, los coloridos, sombras, y luces de admirable efecto; mirada 
todo junto pone admiración”119.   
 
Para Antonio Ponz, siguiendo al padre jerónimo:  
 
“Es tenido con mucha razón este quadro por de los mejores que pintó D. 
Diego Velázquez, en donde todo se observa bien entendido, y de gran 
artificio en las expresiones, manejo de color, claro, y obscuro, y lo 
demás”120.  

 
 Carl Justi desciende a una imagen española para identificar y describir a 
los protagonistas, pero profundizando agudamente en la sicología de los tipos:  
 

“Los dos desvergonzados que hablan y presentan la túnica son los tipos 
más ordinarios que Velázquez pintó jamás. Dos jetas canallescas. 
Mientras que se dirigen al anciano, se descubre en su mirada y su 
actitud cinismo y temor de ser descubiertos y el deseo de parecer 
contritos. Es posible que sean los dos pastores que, según los textos, 
fueron enviados por delante con las vestiduras de José”. Y 
lacónicamente cita a Beckford que encontró que era “un cuadro del más 
profundo pathos” 121. 

 
 José Ortega no apreció valor especial en La túnica de José; no 
desciende a detalles concretos, sino que lo valora globalmente destacando el 
valor de los desnudos: 
 

“Es el cuadro velazquino menos logrado. Las figuras no logran unirse, 
articularse en la unidad de una escena. Mientras la parte izquierda del 
cuadro es un buen trozo de pintura, de un Velázquez en tono menor, la 
parte derecha es convencional y no logra hacer presentes las figuras. En 
los desnudos hay grandes concesiones al clasicismo”122. 

 
 José Manuel Pita Andrade se sitúa en el polo opuesto; más que 
valoración del cuadro lo que hace es un elogio del comentario del padre 
Santos; no obstante, dice que: 
 

 
119 Descripción breve, o.c., p. 81. 
120 Viage de España, o.c., t. II, p. 126, nº 30. 
121 Velázquez y su Siglo, o.c., pp. 255 y 256, respect. 
122 Velázquez, o.c., p. 212. 



 
 

“No sabemos por designio de quién se trasladó a El Escorial desde el 
Buen Retiro, y precisamente a esta pieza, un valioso cuadro de nuestro 
pintor: La túnica de José. Asombra el análisis que hizo de ella; a ninguna 
otra pintura del monasterio dedicó tanto espacio: ¡casi tres folios se 
ocupan de la descripción minuciosísima del lienzo!”123. 

 
 Julián Gállego es lacónico, pero contundente, al afirmar que “hay en este 
hermoso lienzo influencias del academicismo romano-boloñés, en boga en 
Roma en aquella época”124.  
 
 Fuera del protagonismo lógico que adquieren las figuras, los estudiosos 
de esta obran han destacado en sus análisis el acierto del pavimento 
ajedrezado que puso Velázquez para marcar la perspectiva y dar profundidad 
solemne a la estancia donde se desarrolla la escena; casi todos los autores 
que venimos citando refieren que fue una idea tomada de pintores italianos, 
Tintoretto especialmente125. Extraña que no citen que pintores españoles ya 
utilizaron este recurso en cuadros que sin duda Velázquez conocía, de 
Fernando Gallego, Berruguete, el Greco, etc.  
 
 Otro asunto algo controvertido es el tema de si los personajes del cuadro 
que llevan la noticia a Jacob son los hermanos de José o fueron pastores. No 
entramos en detalles, pero la clave está en el verbo mitto que emplea el texto 
de la Vulgata, lo que quiere decir -creemos-, que los hermanos de José 
enviaron a unos pastores con la túnica, y no la llevaron ellos que hubiera 
cambiado el tono de la escena. Casi todos los autores los llama hermanos 
mientras que el P. Santos, fiel al texto sagrado, mantiene lo de pastores, y 
también el P. Ximénez que toma todo el relato de su hermano jerónimo126. 
 

Pocos investigadores hablan de ciertos aspectos que se aprecian 
perfectamente en una visión detenida del cuadro, que nos han surgido después 
de tantos ratos de contemplar el lienzo, especialmente a media mañana 
cuando el sol penetra por las ventanas de la fachada de mediodía -frente al 
cuadro-, y la sala capitular vicarial se llena de luminosidad. 
 
 
V. CONCLUSIÓN 

 
Diego de Silva Velázquez tuvo una doble presencia en el monasterio de 

San Lorenzo el Real del Escorial. Distinguimos dos bloques. En la primera -sin 
saberlo el protagonista-, fue y sigue siendo a través de su obra porque aquí 
llegó La túnica de José poco después de su muerte (c. 1665); en la sala 

 
123 “Interrogantes sobre Velázquez…”, a.c., p. 349. 
124 “La túnica de José”, a.c., p. 172.  
125 B. de Pantorba, citando a Beruete, afirma: “Señalaba Beruete una particularidad de 
este cuadro, no repetida en ningún otro de su autor: el enlosado de piedras blancas y 
negras, en el que la perspectiva ha sido cuidadosamente resuelta”, La vida y la obra 
de Velázquez, o.c., p. 98.   
126 Descripción del Real Monasterio, o.c., pp. 438-440. 



 
 

capitular vicarial se colocó (c. 1654-1656), y, afortunadamente, allí continúa 
después de haber sido requisado por José Bonaparte para Napoleón127. 

 
Aquí ofrecemos una recapitulación interna de la obra teniendo en cuenta 

las consultas y las lecturas hechas, junto a la reflexión personal, en estos 
puntos: 
 
- El lienzo se ha reducido unos centímetros en los laterales con signos visibles 
en la escena: La vara del pastor de la izquierda está cortada y sólo aparece 
desde su mano izquierda, casi caída, que la sostiene, en el mismo límite del 
lienzo, y algo que se intuye por la parte superior. Lo mismo sucede con el codo 
del brazo izquierdo de Jacob que también aparece cortado un poco. 
 
- La escena se desarrolla en un interior de la casa de Jacob; la pared del fondo 
tiene dos aberturas; la de la izquierda es un ventanal por donde se aprecia el 
campo con un magnífico paisaje; el de la derecha parece que es una puerta 
porque el embaldosado del suelo no está cortado y por la parte superior tiene 
un color uniforme de pared interior -la misma tela del lienzo con muy poca capa 
de pigmento-, que no da a ninguna parte y recuerda el comentario de algunos 
autores de cuadro sin terminar128. 
   
- El P. Santos afirma que parece ser que Velázquez incluyó a Rubén y Simeón, 
y que son los que sostienen la túnica y la camisa, pero luego afirma -y es 
consciente de lo que dice-, que los que llevaron la túnica a Jacob no fueron los 
hermanos, sino pastores. 
 
- Los dos personajes enmarcados en la abertura derecha sin fondo están poco 
resaltados y definidos -como sin terminar-, teniendo en cuenta que con ese 
fondo se prestaba a que destacasen más. ¿Son los hermanos, Rubén y 
Simeón, que dice Santos que representó Velázquez, según alguien comentó 
que lo dijo una vez el pintor? 
 
- La mano derecha de Jacob también está poco resaltada y se pierde bastante 
al tener como fondo el ocre de la túnica del personaje de la derecha; la 
vestimenta del compañero es marrón, y ambas prendas con tonos poco 
llamativos.     

- El personaje de la derecha con sombrero y palo largo, tiene rostro entristecido 
y está mirando a la figura central que aparece de perfil y podría ser el que 
refirió a Jacob el desenlace de José; el otro personaje del fondo de la derecha, 
inclina la cabeza y se lleva la mano derecha al mentón y la boca en señal de 
dolor.  

 
127 El P. Santos afirma que estuvo colocado al final de ese lateral, y hoy es el tercero 
comenzando por el vestíbulo, Descripción breve, o.c., p. 80 (1667); PANTORBA, B., 
La vida y la obra de Velázquez, p. 98; BASSEGODA, B., El Escorial como museo, o.c., 
p. 180.  Para las salidas y regreso del cuadro, GIL MEANA, Mª L., La pinacoteca del 
Escorial, o.c., pp. 42, 64, 105, 115, 145, 147, 187 y 232. 
128  “A veces hay porciones de lienzo desnudas de pigmento y es el color mismo de la 
tela quien funciona como color del cuadro. Sobre todo en su última época, la reducción 
de pinceladas es tal que se le ha llamado la <manera abreviada>”, ORTEGA y 
GASSET, J., Velázquez, o.c., p. 18; PANTORBA, B., La vida y la obra de Velázquez, 
p. 98.   



 
 

- Los dos personajes centrales -hijos de Jacob, poco probable, o pastores 
enviados a llevar la noticia-, sostienen dos prendas de José, una amarilla, 
blanca la otra, que pueden ser la túnica y la camisa -así dice Santos-, y ésta 
última es la prenda que aparece manchada de sangre sin ser muy grande el 
rastro ni intenso el color rojo. El texto del Génesis dice: “entonces tomaron la 
túnica de José y degollaron un cabrito, tiñeron la túnica en sangre…” (37, 31).  

- El pastor que está de espaldas -magnífico torso desnudo-, parece que se 
horroriza del relato que hacen los otros dos por la expresión del brazo derecho. 
¿Dónde está la envidia que dicen algunos estudiosos? Si eran pastores -gente 
extraña-, ¿no les habían contado el suceso los hermanos de José antes que 
les enviaran a informar a su padre? ¿Es fingimiento para dar dramatismo al 
relato y acompañar el dolor de Jacob?          

- El foco de luz que ilumina la escena está situado un poco por encima del 
brazo izquierdo de Jacob y se dirige directamente a los tres personajes -
pastores-, que le han llevado la triste noticia y la falsa prueba de la muerte de 
su hijo José. No toca siquiera levemente el lateral derecho del joven con 
sombrero de la pareja inacabada de jóvenes que hubiera alumbrado a esas dos 
figuras. Tal vez así para atraer la mirada hacía el centro del lienzo donde se 
desarrolla la escena protagonista. 
 
- También es llamativo el dramatismo que muestra Jacob -gesto y actitud-, por 
ser auténtico, espontáneo y sentido, porque brotaba de dentro al conocer la 
noticia que le estaban dando.  
 
- El perro quizás sea uno de los mejores animales pintados por Velázquez, y de 
alguna forma es el otro protagonista más sincero y espontáneo porque intuye la 
tragedia del penúltimo hijo de Jacob; el soñador que llamaban sus hermanos. 
 

Se define el término de Écfrasis como la representación verbal [o escrita, 
descripción] de una figura visual [imagen]. La Profesora Luz Aurora Pimentel 
afirma que existe una écfrasis ‘referencial’ cuando el objeto existe en la 
realidad, perfectamente aplicable al texto del P. Francisco de los Santos, por 
ser prácticamente contemporáneo y el primero que describió el lienzo bastante 
a fondo. Y aquí tenemos esta explicación sobre el aspecto citado: 
 

“La ilusión de la realidad creada por un relato es un fenómeno 
esencialmente intertextual, ya que entran en juego tanto la relación entre 
semióticas construidas -la literatura con la pictórica, por ejemplo- como 
la relación de éstas con la semiótica del mundo natural. La ilusión de la 
realidad es básicamente, una ilusión referencial, pero la referencia no es 
nunca un objeto indiferente, sino un objeto que significa, que establece 
relaciones significantes con otros objetos de este mundo dicho real y con 
el texto origen de la ilusión. Porque un texto narrativo se nos presenta no 
sólo como una organización significante, sino como la creación de «un 
mundo humano cargado de sentido… (Culler, 1975, p. 189)» … Dicho de 
otro modo, un texto narrativo [descriptivo] cobra sentido sólo en la 
medida en que el universo diegético [desarrollo de todo lo que está 



 
 

ocurriendo en la escena] entra en relación significante con el mundo 
«real»”129. 

 
El segundo bloque hemos considerado la actividad de Velázquez en el 

monasterio. En este caso hay que decir que fue intensa y significativa, como 
consecuencia de su cargo de aposentador mayor, pero Felipe IV también 
quería que pusiese en juego sus conocimientos y su sensibilidad artística. El 
resultado fue que dejó en las dependencias nobles una colección de pinturas 
en las que se armonizaban tema, tamaño, composición y colorido, haciendo de 
alguna forma que las pinturas no solo estuvieran colgadas, sino que sus 
historias se relacionasen y sus personajes hablasen.  
 
 Buen conocedor del Escorial fue Gregorio de Andrés que tanto tiempo 
pasó en estos espacios monásticos, y tanto trabajó en los documentos 
escurialenses; dejó hace muchos años este comentario sobre el tema que 
merece la pena rescatar para esta conclusión: 

 
“Solamente las manos de un Velázquez eran las únicas dignas de 
manejar, disponer y colocar tan gran tesoro pictórico. Tanta riqueza de 
cuadros hoy día ha desaparecido casi totalmente, y no tan sólo de la 
sacristía, sino de El Escorial, y algunos se exhiben en museos 
extranjeros. Desde que los franceses en 1808 iniciaron el despojo del 
monasterio, lleva siglo y medio la octava maravilla alimentando museos 
privados y oficiales, como si este edificio tan cargado de historia no fuera 
digno de exhibir los preciados legados que le donaron los reyes 
austriacos”130. 
 
En la misma línea, Jonathan Brown, con la autoridad del conocimiento 

que tenía sobre sobre el pintor sevillano, dice en su gran obra: 
 
“Desde la perspectiva de finales del siglo XX puede parecer una lástima 
que Velázquez dedicara tanto tiempo, tantos esfuerzos y tanta reflexión 
a la organización de estos espectaculares despliegues de obras 
pictóricas. Inevitablemente, con los cambios de la moda y de las 
circunstancias, los diversos conjuntos sufrieron primero alteraciones y 
después la dispersión, que nos dejan por completo a merced de las 
reproducciones y reconstrucciones si queremos recrear una de las 
principales empresas de los últimos años del artista. ¡Cuánto mejor 
hubiera sido que el pintor se hubiera quedado junto a su caballete, que 
era el lugar al que pertenecía, y hubiera creado grandes obras maestras 
para deleite de nuestra vista!”131. 

 
Tantas intervenciones efectuadas por la fuerza de las circunstancias o 

por criterios poco respetuosos con la historia y el significado del edificio han 

 
129 PIMENTEL, L.A., El espacio en la ficción. Ficciones espaciales: la representación 
de los textos narrativos. México 2001, p. 9. 
130 “Adiciones y notas”, a “CHIFFLET, J., “Relación de lo que he visto y sabido y 
oído…” [Relación de la estancia de Felipe IV en el Escorial (1656)], o,c, t. VII, p. 409, 
nota 9. 
131 Velázquez, pintor y cortesano, o.c., p. 240. 



 
 

dado como resultado la transformación desafortunada de la ornamentación 
pictórica diseñada por Velázquez.  

 
Y por candente actualidad tenemos que añadir el reciente expolio hecho 

en este año 2023 con una amplia selección de obras maestras de todo tipo 
para ‘vestir’ la nueva Galería de las Colecciones Reales. Afirman los 
responsables que algunas de ellas volverán para ser sustituidas por otras. 

 
 
 

                   
   

                           
 

 
 

Imagen 9. Fragmentos resaltados de La túnica de José 





 Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 
 
 

Una aproximación al paisaje del pasado andalusí y nazarí granadino.  
La Vega de Granada y el Soto de Roma del siglo X al XV d. C. 

 
An approach to the landscape of Granada's Andalusian and Nasrid past.  

The Vega of Granada and the Soto de Roma from the 10th to the 15th century 
 

Salvador LUPIÁÑEZ TOLEDO1 
 
 

Resumen: El objetivo de esta investigación es realizar una aproximación al 
paisaje de la Vega de Granada, y en concreto al Soto de Roma, a través de las 
fuentes narrativas de autores árabes. Este trabajo también incluye el uso de la 
agricultura como elemento transformador del paisaje, así como las sociedades 
que los trabajaban. La atención se centra en las fuentes narrativas árabes 
debido a la cantidad de documentación disponible para estudiar la evolución 
histórica, social y paisajística de la región. Además, se ofrecerá un análisis 
bibliográfico de las fuentes históricas que permiten comprender estos aspectos, 
con el fin de proporcionar un valioso material histórico para futuras 
investigaciones. También se realiza una recopilación toponímica de los núcleos 
de población de esta zona y su evolución histórica, que servirá para conocer la 
fijación de las gentes al territorio a lo largo de los siglos. 
 
Abstract: The aim of this research is to make an approach to the landscape of 
the Vega of Granada, and specifically to the Soto de Roma, through the 
narrative sources of Arab authors. This work also includes the use of agriculture 
as a transforming element of the landscape, as well as the societies that worked 
it. The focus is on Arab narrative sources due to the amount of documentation 
available to study the historical, social and landscape evolution of the region. In 
addition, a bibliographic analysis of the historical sources that allow 
understanding these aspects will be offered, to provide valuable historical 
material for future research. A toponymic compilation of the population centers 
of this area and their historical evolution is also carried out, which will serve to 
know the fixation of the people to the territory throughout the centuries. 
 
 
Palabras Clave: Vega de Granada, Soto de Roma, Paisaje, Cultivos, Reino de 
Granada.  
 
Keywords: Vega of Granada, Soto de Roma, Landscape, Cultivation, Kingdom 
of Granada. 
  

 
1 Correo electrónico: salvalupi9@gmail.com 



SUMARIO: 
 

I. Introducción 
 

II. Descripción de la Vega de Granada según las fuentes narrativas 
árabes 

 
III. La “Crónica del moro Rasis” y el “Ajb·ār Mulūk Al-Andalus” de 

Aḥmad Ibn Muḥammad Al-Rāzī (s. X)  
 
IV. Tarsī ‘al-ajbār de al-‘Uḏrī (s. X-XI) 

 
4.1. 20: Itinerario de “bādira Ilbīra” a las ciudades y castillos 
que están entre el norte y el oeste 
4.2. 21: Distrito agrícola y términos de la Cora de Elvira 
4.3. 28: Termina la enumeración de las dependencias 
administrativas de la Cora de Elvira 
4.4. 29: Impuestos percibidos en la Cora de Elvira durante la 
primera mitad del siglo IX 
 

V. Las “Memorias” de ‘Abd Allāh, último rey Zīri de Granada, 
destronado por los Almorávides (1090, s. XI)  

 
VI. Mu‘ŷam al-buldān (“Diccionario de Países”) de Yāqūt al-Hamāwī. 

(s. XII-XIII) 
 
6.1. Del Tomo I: Ilbīra (Elvira) 
6.2. Del Tomo III: Garnāṭa (Granada) 
 6.2.1. Al-Faḥs- 
6.3. Del Tomo IV: Qasṭīliya 
 6.3.1. Qūnŷa 
 

VII. Al-Himyarī: Kitab Ar-Rawd Al-Mi’tar (s. XIII-XIV) 
 

VIII. Al-Lamḥa al-badriyya fi l-dawlat al-nasriyya: Ibn al-Jaṭīb (s. XIV) 
 
IX. Mi’yār Al-ijtiyār fī Dikr Al-Ma’āhid Wa-l-diyār: Ibn Al-Jaṭīb (s. XIV) 
 
X. Viajeros árabes por España 

 
10.1. Masālik el abṣādr fi mamālik el amṣār 
10.2. El Reino de Granada del 1465 al 1466 en los registros de 
un viajero egipcio 
 

XI. Fragmento de la época sobre noticias de los reyes nazaritas; o, 
Capitulación de Granada y emigración de los andaluces a 
Marruecos (s. XV)  

 



XII. Toponimia y terminología geográfico-administrativa de las 
poblaciones que se tratan en esta investigación y su calificación 
según Ibn al-Jaṭīb 

 
XIII. Conclusiones 
 

XIV. Bibliografía 
 

 
Recibido: enero 2025  

Aceptado: marzo 2025 

  



I.  INTRODUCCIÓN 
 
Este trabajo tiene como objetivo recopilar de forma exhaustiva las 

fuentes narrativas árabes para el estudio de la Vega de Granada, con especial 
atención al Soto de Roma, durante la Edad Media hasta la conquista del Reino 
Nazarí de Granada, uno de los acontecimientos que son señalados como final 
de esta época. Esta investigación se realiza con la intención de arrojar más luz 
sobre el paisaje que caracterizó esta franja durante la Edad Media, que estuvo 
capitalizada por el dominio árabe, así como los poblamientos a lo largo de este 
periodo. El enfoque que se propone se apoya en diversas obras de consulta 
para obtener material relevante, atajar el conocimiento de la parte oeste de la 
Vega de Granada y la transición hacia un mundo cristiano. 

 
La importancia histórica, patrimonial y paisajística de esta zona de 

investigación es sobradamente conocida. Las fuentes narrativas árabes que se 
utilizan en este estudio así lo atestiguan, siendo diversas en extensión e 
importancia. Son destacables las crónicas ofrecidas por autores como al-Rāzī y 
al’Uḏrī; las memorias de ‘Abd Allāh, el Diccionario de Países de Yāqūt, y la 
Descripción de la Península Ibérica realizada por al-Himyarī. Además, las obras 
del visir granadino Ibn al-Jaṭīb, especialmente sus textos al-Lamḥa y el Mi’yār, 
resultan fundamentales para profundizar en el tema que se propone. Su obra 
más rica y densa, al-Iḥāṭa, se encuentra en árabe y ha sido utilizada a través 
del estudio de Mari Carmen Jiménez Mata en su trabajo La Granada islámica: 
contribución a su estudio geográfico-político-administrativo a través de la 
toponimia. 

 
Para esta investigación también se recurre al relato: Fragmento de la 

época sobre noticias de los reyes nazaríes, anónimo y posiblemente escrito por 
un soldado del bando nazarí, que se exilió posteriormente al norte de África. 
Conjuntamente, es necesario incluir las fuentes narrativas de los viajeros 
árabes, tales como las de Al’Umarī, quien inspeccionó tierras nazaríes en el 
siglo XIV d.C., y la obra de Abd al-Bāsit, estudiada por Giorgio Levi Della Vida 
en Il Regno di Granada dal 1465 al 1466 nei registri di un viaggiatore egiziano, 
que visito el Reino Nazarí de Granada en la segunda mitad del siglo XV d.C., 
ya próximo a su desaparición. En último lugar, se incorpora una tabla con la 
toponimia de las poblaciones de la zona oeste de la Vega de Granada y su 
calificación geográfico-administrativa según la al-Iḥāṭa de Ibn al-Jaṭīb, obtenida 
del trabajo de Mari Carmen Jiménez Mata citado con anterioridad que servirá 
para visualizar más fácilmente el poblamiento de la Vega hacia el siglo XIV d. 
C. 

También se emplea una exhaustiva recopilación bibliográfica, 
comenzando con la consulta en línea a través de diversas plataformas, como 
Dialnet2, la Universidad de La Rioja, la Real Academia de la Historia3 y las 
bibliotecas de la Universidad de Granada4, entre otras. También se realizan 
consultas directas en la Escuela de Estudios Árabes de Granada5. Asimismo, 

 
2 https://dialnet.unirioja.es/ 
3 https://www.rah.es/ 
4 https://biblioteca.ugr.es/ 
5 https://csic-primo.hosted.exlibrisgroup.com/primo-
explore/search?vid=34CSIC_VU1&lang=es_ES 



se recopila información arqueológica sobre la zona en revistas especializadas, 
como la Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino y 
Reti Medievali Rivista. En último lugar, se compila una bibliografía específica en 
obras de autores como Antonio Malpica Cuello, Carmen Trillo San José y Mari 
Carmen Jiménez Mata. 

 
Aglutinado este material, se organiza cronológicamente y se analiza 

cada una de las fuentes. Al estudiar la documentación árabe existente desde 
época temprana hasta la nazarí (salvo Ibn al-Jaṭīb), se ha observado que no se 
menciona explícitamente el Soto de Roma, ni la Torre de Roma como uno de 
los elementos constructivos más relevantes, aunque sí se describen otros 
lugares significativos para la mentalidad de la época, lo que ha proporcionado 
un marco geográfico e histórico para ubicar el objeto de este estudio y conocer 
cómo era esta comarca durante la Edad Media. Es relevante destacar a Ibn al-
Jaṭīb, ya que este polígrafo granadino ofrece una descripción más detallada de 
los distintos lugares que conforman la Vega de Granada que los autores que lo 
antecedieron. 

 
El análisis de los datos recopilados ha implicado la comparación de las 

fuentes, contrastando diferentes ediciones y versiones para identificar 
diferencias y aspectos comunes. Además, no se limita la investigación a la 
comparación de las fuentes escritas entre sí. Este análisis da lugar a una serie 
de conclusiones sobre diversos aspectos históricos, paisajísticos y 
ocupacionales del territorio, los cuales, junto con su relevancia en la memoria 
colectiva, contribuyen a la preservación de estos elementos a lo largo del 
tiempo. 

 
 

II. DESCRIPCIÓN DE LA VEGA DE GRANADA SEGÚN LAS FUENTES 
NARRATIVAS ÁRABES 

 
Las fuentes narrativas árabes que han llegado hasta nuestros días 

prestan más atención a los hechos políticos, militares y cortesanos, con una 
preferencia hacia los ámbitos urbanos más que a los rurales. Es por esto por lo 
que no se encuentra mucha información sobre lugares rurales concretos, a no 
ser que se haya producido algún evento militar o político, de forma contraria 
con lo que ocurre con las zonas urbanas. Además, estas fuentes aparecen en 
una situación fragmentaria, o bien, han llegado hasta nosotros a través de otros 
autores que, o conocieron al autor y lo copiaron, fueron discípulos de ellos, o la 
obra del primer autor se fue transmitiendo a lo largo del tiempo y lo que ha 
llegado hasta nuestros días son las menciones que autores posteriores hicieron 
de las obras primarias. 

 
Se comienza escudriñando a los distintos autores andalusíes, los cuales 

revelarán cómo fue evolucionando, en un primer momento Elvira y su Vega, y 
posteriormente con el traslado de la capitalidad de Elvira a Granada en el siglo 
XI d. C., como se fue transformando esta y su Vega, así como la influencia de 
la ciudad en su hinterland. Como se menciona en la introducción, el foco de 
mayor interés se ubica en la parte occidental de la Vega de Granada y en lo 
que se conoce como Soto de Roma y todo su entorno. 



 
Los autores andalusíes, y posteriormente nazaríes, escriben ya desde el 

siglo X d. C. de la Cora de Elvira, así como de su capital del mismo nombre y la 
Vega, aunque de forma muy escueta. Será a partir de los autores nazaríes, una 
vez instaurado el Reino Nazarí en el siglo XIII d. C, y trasladada la capitalidad 
de Elvira a Granada, cuando de una forma más específica se empiece a hablar 
y a describir la Vega de Granada, fundamentalmente por el autor y visir nazarí 
Ibn al-Jaṭīb. 

 
En última instancia, con las obras de los “Viajeros Árabes por España”, 

se esbozan las descripciones que distintos viajeros árabes hicieron sobre el 
Reino Nazarí de Granada, fundamentalmente en los siglos XIV y XV d. C. 
Estos viajeros muestran un enfoque distinto desde otro punto de vista que es 
interesante resaltar y que es valioso debido a su descripción del paisaje, 
cultivos, costumbres y sociedades del momento. 

 
 

III. LA “CRÓNICA DEL MORO RASIS” Y EL “AJB·ĀR MULŪK AL-
ANDALUS” DE AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ (S. X)6  

 
Nacido en Córdoba en torno al año c. 887 d. C, Aḥmad ibn muḥammad 

al-Rāzī, conocido como al-Tariji (el cronista) o como el Moro Rasis por los 
cronistas cristianos, fue un historiador andalusí que vivió durante el Califato 
Omeya de Córdoba, desarrollando la mayor parte de su obra literaria durante el 
califato de Abderramán III. Murió en torno al año c. 955 d. C en Córdoba, con 
unos 68 años7. Su principal obra Ajb·ār Mulūk Al-Andalus, fue finalizada por su 
hijo en el año c. 977 d. C., en Córdoba y está compuesta por8: 

 
a) Descripción geográfica de la Península Ibérica.  
b) Descendencia de Noé y de los primeros habitantes de España. 
c) Historia romana de España, la cual comienza con la fundación de Roma 

e incluye la historia de los reyes, además de la de los cesares. 
d) Historia gótica de España desde Atanasio a Suítila. 

 
Esta investigación pone su foco en el apartado a), y dentro de él las 

descripciones que hace sobre el término de Elvira que se encuentra en el 
apéndice manuscrito de Copenhague, versión facticia e interpolada por Gabriel 
Rodríguez de Escabias del siglo XVII d. C.9 Se tiene en cuenta que la Crónica 
del Moro Rasis no llegó hasta nuestros días como tal, sino inserta en otras 
obras. Por un lado, en los Manuscritos portugueses10, y por otro, en los 

 
6 AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ, A.; ANDRÉS, M., CATALÁN, D., y PÉREZ, G., 
Crónica del Moro Rasis. Fuentes Cronísticas de la Historia de España, vol. 3, 
Seminario Menéndez Pidal. Madrid 1975, Editorial Gredos. Original publicado en el c. 
979 o 919 d. C. 
7 GAYANGOS, P., Memoria sobre la autenticidad de la crónica denominada del moro 
Rasis: leída en la Real Academia de la Historia, n.d., s.n., p. 13. 
8 AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ, A., o.c, pp. XXXIII-XXXIV // p. XXXV. 
9 Ibid., pp. 287-289. 
10 Ibid., p. XII. 



Manuscritos castellanos11. De estos últimos, hay tres versiones distintas que 
fueron traducidas al castellano e integradas en otras obras. Los manuscritos en 
los que aparecen datan del siglo XV d. C.12 y se identifican con las siguientes 
abreviaturas 

 Ca: El manuscrito Ca, o de Santa Catalina de Toledo13. 
 Mo: El manuscrito Es. 
 Es: El manuscrito Mo. 

 
Estas tres versiones de la Crónica del Moro Rasis se utilizan en esta 

investigación de forma comparada para reconstruir, aunque solo sea de una 
forma mínima, el paisaje de la Vega de Granada en este periodo tan remoto, el 
de mayor antigüedad al que nos podemos remitir con las fuentes árabes que 
han llegado hasta la actualidad.  

 
A continuación, se exponen cada uno de los párrafos de interés 

procedentes del Capítulo IV: Del término de Elvira14, de cada uno de los 
manuscritos, y posteriormente, su análisis: 

 
“Ca: … E la su tierra es abondosa de muy buenas aguas e de 
rrios e de árboles muy espesos, e los más son naranjales, 
aueliares e granados dulçes, e maduran más ayna que las que 
son agras. E ay muchas cañas de que fazen el açucar15. 
Mo: … E la su tierra es abondada de muy buenas aguas e de rrios 
e de árboles muy espesos, e los mas son naranjales e avellanales 
e granadas dulçes, e maduran más ayna que las que son agras. E 
ay muchas cañas de que fazen el açucar16. 
Es: … E la su tierra es abondada de muy buenas aguas e de rrios 
e de árboles muy espesos, e los mas son naranjales e avellanos e 
granados dulçes, e maduran más ayna que las que son agras. E 
ay muchas cañas de que fazen el açucar”17.  
 
En estos tres párrafos se aprecia una descripción de las tierras que 

circundan la ciudad de Elvira, predios descritos como abundantes en aguas y 
ríos. Probablemente se trate de una incipiente red de acequias (se debe tener 
en cuenta que esta crónica es del siglo X d. C. y, por tanto, aunque es probable 
que hubiera algún tipo de sistema de regadío procedente de la época romana, 
sería muy precario18). También se menciona la espesura de los árboles, lo que 
indicaría que el terreno no estaría muy antropizado en esta época y por ello los 
árboles y otro tipo de vegetación crecerían de forma salvaje por toda la Vega. 

 
11 Ibid., p. XIII. 
12 Ibid., p. XIII. 
13 Ibid., p. XIII. 
14 Ibid., pp. 23-30. 
15 Ibid., pp. 23-24. 
16 Ibid., pp. 23-24. 
17 Ibid., pp. 23-24. 
18 ESPINAR MORENO, M., “Consideraciones sobre el regadío de la Vega de Granada. 
Repartimientos musulmanes (siglos XII-XVI)”, en Chronica nova: Revista de historia 
moderna de la Universidad de Granada, (Granada) (1990) 121-154 // p. 122. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=399
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=399


Esta arboleda, que ocuparía la gran parte de ella, daría una imagen totalmente 
distinta a la actual. 

 
En los tres fragmentos podemos encontrar la referencia al cultivo de 

naranjales, siendo esta crónica de las primeras que atestigua la integración de 
este árbol en la península19. Una de las primeras menciones las encontramos 
en el Anónimo Andalusí que se fecha a finales del siglo X d. C., principios del 
XI d. C. Por otro lado, también encontramos relación en los tres fragmentos a 
los granados dulces (una de las tres variedades de granados que hay20), que 
como se aprecia en el texto, al madurar más granadas dulces que agrias, había 
una producción mayor de las primeras; también hay referencia a los avellanos. 
Esto hace probable que hubiera una producción agrícola de frutos secos ya 
desde unas épocas tan tempranas como el siglo X d. C. cómo los avellanos, 
que probablemente no fuese el único cultivo de frutos secos que hubiera en la 
Vega de Granada, y se encuentra junto con las granadas dulces y naranjos. El 
desarrollo, por tanto, de las nuevas especies y plantas por Kūra/s como la de 
Ilbīra21, es un hecho que para esta época guarda relación con sus condiciones 
climáticas, como puede ser las temperaturas suaves durante todo el año, 
aunque con una necesidad de riego adicional que podría explicar la existencia 
de una incipiente red de acequias. 

 
Los tres fragmentos también coinciden en hacer mención acerca de la 

caña de azúcar y su cultivo en esta época, que, como encontramos en autores 
posteriores será continuada dentro de la época califal, después, durante los 
reinos de taifas y, finalmente, hasta la disolución del Reino Nazarí. 

 
“Ca: E en su termino a villas que le obedeçen, de las cuales es la 
vna Caçalla, que en el mundo non la ha quien la semeje, synon la 
de Titisco que es tan buena…22. 
Mo: E en su termino a villas que le obedesçen, de las quales es la 
vna Caçalla, que en el mundo no a quien la semeje, sinon la 
d’Entisoo que es tan buena…23. 
Es: E en su termino ha villas que le obedeçen, de las quales es la 
vna Caçalla, que en el mundo non ha quien la semeje, sinon la 
d’Entisco que es tan buena…”24. 
 
Aquí encontramos referencia a la población que habitaba la Vega en el 

siglo X d. C., momento en el que se fija definitivamente al territorio bajo el 

 
19 LÓPEZ LÓPEZ, A., Un tratado agrícola andalusí anónimo (Kitab fi tartib awqat al-
girasa wa-l-magrusat): edición, traducción y estudio con glosario, Granada 1991, 
Universidad de Granada, p. 361. 
20 PUNICA GRANATUM, en Patronato de la Alhambra. https://www.alhambra-
patronato.es/elemento-del-mes/el-granado-062012, [Consultado el 8/02/2025]. 
21 TRILLO SAN JOSÉ, C., Agua, tierra y hombres en al-Andalus: la dimensión agrícola 
del mundo nazarí. Grupo de Investigación “Toponimia, Historia y Arqueología del 
Reino de Granada”, 2004, p. 46. 
22 AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ, A., o.c, p. 25 
23 Ibid., p. 25 
24 Ibid., p. 25. 



gobierno y la pax omeya25. Es también este el instante de un gran cambio 
social, apreciándose en el trance de una sociedad rural aparentemente 
segmentada, a una urbana, aunque con una base eminentemente agrícola que 
no conviene olvidar.  

 
Estas sociedades rurales aparecen en estos fragmentos como villas, 

probablemente debido a las influencias recibidas por estos textos recopilados 
en distintas épocas26. Estas poblaciones estarían bajo el área de influencia de 
Ilbīra, capital de la Kūra. En los tres manuscritos también encontramos 
referencias a Caçalla, que sería Castiliya o Castilia27, la cual no se sabe si fue 
castillo o ciudad. Parece haber existido muy cerca de donde esta Elvira o, 
incluso esta última ser la Castiliya romana que se menciona en el texto. Por 
otro lado, los textos que han llegado de la obra del moro Rasis resaltan el 
hecho de que no hay otro lugar así en el mundo, exceptuado únicamente por el 
que llama Titisco (Manuscrito Ca), d’Entisoo (Manuscrito Mo), d’Entisco 
(Manuscrito Es), debe de ser Damasco y su Vega con la que la compararan 
autores posteriores como Yāqūt o Ibn al-Jatīb, por las semejanzas entre 
ambas. 

 
A través de estos fragmentos se realiza un recorrido por el paisaje de la 

época tal como lo describe Aḥmad ibn Muḥammad al-Rāzī en el siglo X d. C. El 
moro Rasis expone una Vega parcialmente cultivada, rica en frutos secos de 
diversas clases, caña de azúcar y naranjos, probablemente junto con el cultivo 
de otros productos fundamentales en la alimentación diaria, como la triada 
mediterránea. A pesar de que ya existía un cultivo establecido y la Vega estaba 
habitada de manera significativa, con villas/alquerías, el entorno mantenía aún 
un bajo grado de antropización, como lo indican las referencias a abundantes y 
densos árboles que habrían formado grandes extensiones de bosques salvajes 
en gran parte de la Vega de Granada.  

 
Finalmente, en cuanto a la versión de Gabriel García de Escabias, se 

destacan varias similitudes con los fragmentos que se analizan previamente, 
como la calidad de las tierras, la cantidad de ríos y la presencia de una 
incipiente y primitiva red de acequias que recorrían la Vega. Entre los cultivos 
mencionados se encuentran la granada dulce y agrias, la caña de azúcar y el 
cultivo de naranjos. Los nogales, aunque no se mencionan expresamente en 
los manuscritos, es plausible su cultivo dado que es conocido que se cultivaban 
frutos secos en la Vega, como documentan otros autores a lo largo de la 
investigación. Finalmente, se menciona las villas y alquerías bajo la influencia 
de Elvira, destacando específicamente a Gazela. No es posible correlacionar 
esta información con la toponimia actual de la Vega, aunque se puede deducir 
que se trata de una población cercana a Elvira y que evoluciona hasta otro 
núcleo cuyo topónimo sí ha llegado hasta nuestros días. En último lugar, de 
Escabias establece una comparación entre la Vega de Granada y la Vega de 

 
25 CARVAJAL LÓPEZ, J. C., El poblamiento altomedieval en la Vega de Granada a 
través de su cerámica, Granada 2007, Universidad de Granada, p. 148. 
26 Una obra portuguesa realizada, en 1300 bajo el reinado de Don Dionis, varios 
Manuscritos castellanos del siglo XV, además de otra versión del siglo XVII. 
27 ESPINAR MORENO, M., Medina Elvira. Ciudad para la arqueología granadina. 
Granada 2001, Método. 



Damasco, similar a la realizada en los fragmentos que ya se han analizado28. 
Escabias, por tanto, mantiene a grandes rasgos la información dada en los 
manuscritos anteriores y que posiblemente copiaría. 

 
 

IV. TARSĪ ‘AL-AJBĀR DE AL-‘UḎRĪ (S. X-XI)29  
 
Umar ibn Anas al-‘Uḏrī (1003-1085) basó su obra en fuentes de distinta 

índole entre las que destacan las de geógrafos anteriores como al-Rāzī (885-
995). Su importancia, según narra Manuel Sánchez Martínez, radica en que es 
uno de los eslabones más antiguos conocido en la cadena de trasmisión30 de 
información acerca de la Vega de Granada. Su obra se enmarca en el método 
utilizado por los autores del masālik wa-l-mamālik, como es la descripción 
geográfico-histórica de al-Ándalus, descripción de ciudades, itinerarios 
detallados, enumeración de regiones con entidad administrativa definida, una 
relación de los tributos percibidos por el estado y, finalmente, una pequeña 
antología del género literario de ‘aŷā’ib o “relatos maravillosos”31. 

 
Para esta fuente árabe se sigue el estudio de Sánchez Martínez, quien 

organiza su contenido en apartados y subapartados. Se presta especial 
atención a ciertos aspectos de cada sección. En particular, se analiza el punto 
2 y específicamente el apartado A), que trata sobre la división administrativa de 
la Cora de Ilbīra32. De aquí se puede apreciar que la zona central de la Cora en 
el siglo X d. C. era preeminentemente agrícola, con un gran número de aldeas 
que pagaban tributos, y rodeada por zonas que estaban abocadas a la 
ganadería de régimen de explotación comunal33 

 
Dentro de la traducción que hace Sánchez Martínez de lo que nos ha 

llegado de la obra de al-‘Uḏrī, cuyos párrafos están numerados y posee un 
título dado por el autor al margen del original, es de interés para esta 
investigación los siguientes párrafos, de los que se analizan únicamente lo que 
tiene una mayor información para el conocimiento de la Vega de Granada y su 
zona oeste: 
 
4.1. 20: Itinerario de «bādira Ilbīra» a las ciudades y castillos que están entre el 
norte y el oeste 

 
Al-‘Uḏrī menciona la distancia de Ḥāḍira Ilbīra a Ṣujayra Abī Ḥabīb, seis 

millas. La primera se sabe que es Elvira, la segunda, según el autor, hace 
referencia a Zujaira34, población cercana a la actual Valderrubio. De Elvira a 

 
28 AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ, A., o.c., pp. 291-292. 
29 SÁNCHEZ MARTÍNEZ, M., La Cora de Ilbira (Granada y Almería) en los siglos X y 
XI, según al-Udri (1003-1085), 2011. 
30 COMAS, M., «Ahmad b. Anas b. `Umar, al-Dila’i Al-'Udri». Diccionario Biográfico 
Español. Real Academia de la Historia. http://dbe.rah.es/biografias/24079/ahmad-b-
anas-b-umar-al-dilai-al-udri [Consultado el 26-01-2025]. 
31 SÁNCHEZ MARTÍNEZ, M., o.c., p. 6. 
32 Ibid., p. 17. 
33 Ibid., p. 16. 
34 Ibid., p. 53. 



Illywra ocho millas, identificada esta última como Íllora. Los nombres de estas 
poblaciones verifican su existencia y, por tanto, la del posible entramado 
agrícola que habría alrededor de las mismas para sustento de la población. 
Esta información acerca del poblamiento en unos momentos tan tempranos 
como el siglo X-XI d. C., es realmente revelador acerca de la evolución de la 
Vega de Granada a finales de la Alta Edad Media, ya que permite imaginar su 
paisaje salpicado de estos centros que a su vez estarían rodeadas de las 
zonas de cultivo de sus poblaciones, aún dentro de una Vega mayormente 
inculta y salvaje (entiéndase por salvaje a la vegetación). 

 
4.2. 21: Distrito agrícola y términos de la Cora de Elvira  

 
Aquí el autor menciona varios distritos agrícolas (iqlīm35) en la Vega de 

Granada, como el de Babṭ.r, cuya ubicación exacta no se puede determinar, 
aunque Manuel Sánchez Martínez identifica un término similar en el Libro de 
Habices de las mezquitas de la ciudad de Granada y sus alquerías. Entre ellos 
se encuentra al-Ka-nā’is, uno de los cinco aqālīm del distrito de Faḥṣ o La 
Vega, identificado como Quinicia, pago de la Vega en Albolote36. Otros distritos 
agrícolas mencionados son N.g.r.nīs, posiblemente de origen latino y 
relacionado con el adjetivo “niger”37, aunque no hay pruebas que lo confirmen. 
Rub' al-Yaman38, que parece corresponder a un núcleo habitado por yemeníes; 
Qanb Qays, identificado con el Qempe o Temple39, fundado por árabes del 
norte y centro de la Península Arábiga40; y Artīl, cuyo topónimo podría ser 
escrito de diferentes formas, como Awtīl o Awnīl, según la interpretación de al-
Ahwānī.  

 
También se menciona Tībal Banī Aws, posiblemente relacionado con 

Tabola en los Habices de las mezquitas41 y con el linaje Banū Aws42, que 
habitó la Cora de Ilbīra. Otros distritos son Bāluš, que podría corresponder al 
río Belillos (actual Velillos), y Layšar, cuya ubicación es incierta43, pero podría 
corresponder a Láchar44. Finalmente, se habla del distrito agrícola de Tībal 
Banī Hūd, asociado con el linaje Banū Hūd en la Cora de Elvira45. Además, se 
destaca que Al-‘Uḏrī utiliza únicamente el término iqlīm para referirse a los 
distritos agrícolas en la Vega, a diferencia de la Alpujarra46, donde se emplea el 
término ŷuz’. Estos distritos agrícolas indican posibles cultivos de menor 
extensión en la época. 

 
35 Se traduce en adelante iqlīm como “distrito agrícola” y ŷuz’ por “termino comunal” 
36 VILLANUEVA RICO, M., Habices de las mezquitas, p. 55, y cita al pie de página 
103. 
37 Ibid., p. 55 y cita al pie de página 104. 
38 Ibid., p. 55 y cita al pie de página 105. 
39 Ibid., p. 55 y cita al pie de página 106. 
40 Qay.sies, Gran Enciclopedia de España Online, 
 https://gee.enciclo.es/articulo/qaysies, [Consultado el 20/01/2025]. 
41 VILLANUEVA RICO, M., Habices de las mezquitas, p. 56 y cita al pie de página 108. 
42 Ibid., p. 56. 
43 SÁNCHEZ MARTÍNEZ, M., La Cora de Ilbira, p. 56 y cita al pie de página 107. 
44 Ibid., p. 56 y citas al pie de página 109 y 110. 
45 Ibid., p. 56 y cita al pie de página 114. 
46 TRILLO SAN JOSÉ, C., La Alpujarra antes y después de la conquista castellana. 
Granada 1994, Universidad de Granada. 



 
4.3. 28: Termina la enumeración de las dependencias administrativas de la 
Cora de Elvira 

 
Aquí únicamente se encuentra el término comunal de al-Ṣujayra (Zujaira, 

que actualmente se ubica en la zona oeste de la Vega de Granada)47. La cita 
temprana que supone la aparición de esta población en el texto acerca la 
antropización a la zona oeste de la Vega de Granada, ya que Zujaira se 
encuentra dentro de los límites del Soto de Roma. Ademas en el texto aparece 
como comunal, ŷuz’, y no como distrito agrícola (Iqlīm) como ocurre con los 
demás lugares que son relativamente cercanos a este, lo que identificaría esta 
población como comunal con tierras en posesión de todos los vecinos de la 
alquería. 
 
4.4. 29: Impuestos percibidos en la Cora de Elvira durante la primera mitad del 
siglo IX 

 
Esta parte, aunque no sea puramente de descripción del territorio, habla 

más de la comarca de la Vega que ninguna otra, ya que Al-‘Uḏrī escribe acerca 
de los ingresos que el Estado Omeya ingresa de la Cora de Elvira, y son 
importantes ya que habla acerca de la recaudación de impuesto según el 
cultivo: “… 1.000 riṭl de seda y 1.000 riṭl de alazor…, procedente de los 
molinos, 1.000 dinares y 1.200 qisṭ de aceite”48. Esta información es relevante 
ya que referencia la producción altomedieval de la Cora de Elvira. Aunque sea 
de una forma muy general y debiendo de tener en cuenta que es más que 
probable que hubiera otros cultivos. Los que aquí se mencionan son el de la 
seda, alazor (para tintes y el cebado de aves) y aceite de oliva. Estas siembras 
en la Cora debieron de ser de una gran producción49 en el siglo X-XI d. C. 
También se producía una gran cantidad de aceite que demuestra la existencia 
de un cultivo avanzado de olivos, posiblemente desde época antigua.  

 
Las poblaciones e impuestos que son citados por Al-‘Uḏrī son de ayuda 

para, en primer lugar, comenzar a ubicar los asentamientos de la población en 
la Vega de Granada, en segundo lugar, con la diferenciación entre distrito 
agrícola y comunal, para saber la forma en la que trabajar la tierra y, 
finalmente, con la relación de los impuestos que se recaudan de esta comarca 
el conocimiento de los productos que se cultivaban. Todo ello hacia el 900-
1000 d. C., lo que sitúa a la Tarsī ‘al-Ajbār de al-‘Uḏrī como una fuente de 
información excepcional para este periodo. 

 
 

 
47 TRILLO SAN JOSÉ, C., La Alpujarra antes, p. 67. 
48 SÁNCHEZ MARTÍNEZ, M., La cora de Ilbira, p. 68. 
49 Alazor: Cartbamus tinctorius, también llamado cártamo o zafran romí. Sus flores son 
tintóreas y se empleaban, entre otras cosas, para adulterar el azafrán, SÁNCHEZ 
MARTÍNEZ, M., La cora de Ilbira, p. 68, nota al pie 175. 



V. LAS “MEMORIAS” DE ‘ABD ALLĀH, ÚLTIMO REY ZĪRI DE GRANADA, 
DESTRONADO POR LOS ALMORÁVIDES (1090, S. XI) 50  
 

El último rey Zīrí de Granada, ‘Abd Allāh, nació en el 447 de la hégira/ 
1056 d. C., y acabara siendo destronado por los Almorávides en el año 483 de 
la hégira/ 1090 d.C.51 Dentro de sus memorias lo que más interesa son las 
referencias que hace al paisaje, sociedad, población y costumbres de la Vega 
de Granada y la zona del Soto de Roma, para poder reconstruir, aunque solo 
sea de forma parcial, el paisaje que presentaba en esta época. Para ello los 
primeros datos que son de utilidad de las memorias de ‘Abd Allāh son su 
narración del establecimiento de los Zīríes en Elvira a petición de sus 
habitantes. Esta utilidad radica en que menciona donde se sitúa la ciudad 
histórica de Elvira: en una llanura52, a los pies de Sierra Elvira, y con vistas a 
toda la Vega. 

 
A continuación, el autor habla del cambio de capitalidad, según las 

alusiones y las referencias que dan se debe a la mejor defensa de la nueva 
ubicación y mejores fortificaciones53. Las memorias mencionan que el cambio 
de capital y el traslado de la población de Elvira a Granada se debió a una 
petición de los Zīríes. Este traslado habría causado la despoblación de Elvira, 
reduciéndola posiblemente a un asentamiento más parecido a una alquería que 
a una ciudad. El relato describe también la nueva ubicación de la siguiente 
manera: “y contemplaron una hermosa llanura, llena de arroyos y de arboledas, 
que, como el terreno circundante, esta regada por el rio Genil [Wādī Šanīlī], que 
baja de Sierra Nevada [Ŷabal Šulayr]”54.  

 
En las memorias se percibe la descripción de distintos elementos de la 

Vega de Granada ya en el siglo XI d. C., posiblemente aún poco desarrollada 
agrícolamente, y teniendo en cuenta que su cenit será doscientos años 
después. Como ‘Abd Allāh menciona, a la Vega la atravesaba el Genil y 
multitud de arroyos, lo que da información acerca de la fertilidad de la zona 
para el cultivo debido a la gran cantidad de agua que la atravesaba en forma de 
ríos y nacimientos de agua. Sera en esta época, y en la siguiente almohade, 
cuando la red de acequias de la Vega llegue a su máximo esplendor. Es 
importante recordar que es posible la existencia de una red arcaica y 
rudimentaria55 de época romana. Por otro lado, en cuando a la agricultura, 
desgraciadamente ‘Abd Allāh no cita ningún cultivo en las memorias. Pese a 
ello, la presencia de estos es más que probable ya que habría una continuidad 
de las épocas anteriores. 

 

 
50 ABD ALLAH B. BULUGGIN, LÉVI-PROVENÇAL, E., y GARCÍA GÓMEZ, E., El siglo 
XI en primera persona: las “Memorias” de ’Abd Allah, último Rey Zirí de Granada 
destronado por los Almorávides (1090), 2018, 2ª ed., Alianza Editorial. 
51 ABD ALLAH B. BULUGGIN., El siglo XI. p. 43. 
52 Ibid., p. 98. 
53 Ibid., p. 101. 
54 ABD ALLAH B. BULUGGIN., El siglo XI, p. 102. 
55 ESPINAR MORENO, M., “Consideraciones sobre el regadío”, 1990, p. 122. 



Los datos que muestra ‘Abd Allāh no permiten conocer que acequias se 
empezaron a desarrollar en este periodo, pero, por el perfeccionamiento de las 
acequias que llevaban agua a la ciudad de Granada y los datos que atestiguan 
que ya había algunas anteriores al periodo zirí56 sabemos de su existencia en 
otras épocas. También lo cierto es que en 1219 d. C. hay un reparto de aguas 
del Genil57, lo que indican que al menos estas acequias si eran del siglo 
anterior. El mismo Ibn al-Jaṭīb atribuye a varios ministros de ‘Abd Allāh la 
construcción de acequias, así consta en el primer reparto que se conoce sobre 
regadíos de la Vega de Granada en los alquezares de Santa Fe estudiado por 
el profesor Garrido Atienza58. 

 
La Vega de Granada es definida como el al-Faḥṣ59 por el autor árabe 

Yāqūt en el siglo XII u XIII d. C., que descubre al preguntar a los habitantes60 
de las alquerías de la Vega. Al-Faḥṣ aparece ya mencionado por ‘Abd Allāh en 
sus memorias del siglo XI d. C., por lo que posiblemente el término le fuese 
dado a la Vega de Granada desde los primeros momentos de ocupación 
efectiva musulmana, todo ello debido al parecido que le daban con la Vega de 
Damasco. 

 
Por otro lado, se aprecia como con el establecimiento de la población en 

la ciudad de Granada esta adquiere un carácter de centralidad del poder 
político-administrativo de la región y, principalmente, como lugar central al que 
acudir de las poblaciones61 de la Vega, definiendola como muy rica y repleta de 
focos de población, aunque posiblemente fueran poblaciones de carácter 
aislado62 con su sistema de cultivo y con una primera red de acequias que se 
iría densificando posteriormente.  

 
En estas memorias de ‘Abd Allāh es también resaltable la referencias al 

hostigamiento de la Vega de Granada desde la fortaleza de Belillos (o Velillos), 
donde estaba Ibn ‘Ammār con apoyo de Alfonso VI de Castilla63. Esta fortaleza 
hay que ubicarla cerca de la actual población de Pinos Puente, muy cerca del 
yacimiento del cerro de los Infantes. Esta zona, probablemente, presentaría 
asentamientos en los pies de monte como es el caso de Elcira, Pinos Puente, 
Zujaira e Íllora, entre otros, pero la parte más baja de la Vega en esta misma 
zona tendría unas características eminentemente pantanosas, lo que explicaría 
que no haya citas directas de este autor o anteriores a esta franja. Pese a ello 

 
56 ORIHUELA, A., y GARCÍA-PULIDO, L. J., “El suministro de agua”, 2008, p. 144 y 
145. 
57 ESPINAR MORENO, M., Estudios sobre aguas de Granada y el Albaicín. Hum-165 
libros epccm.com., 2018, p. 18 // p. 262. 
58 GARRIDO ATIENZA, M., y ESPINAR MORENO, M., Los Alquezáres de Santafé 
(Ed. facs.), Granada 1990, Universidad de Granada. 
59 ABD ALLAH B. BULUGGIN, El siglo XI, p. 102.  
60 En el apartado que se dedica a este autor se define la procedencia de este término. 
61 ABD ALLAH B. BULUGGIN, El siglo XI, p. 103. 
62 Ibid., p. 148, Donde se alude a las aldeas de la Vega [al-Faḥṣ] y, lo que es más 
importante, a la propiedad de estas de una persona o de la donación que el rey le 
podía hacer a una persona de las aldeas de la vega. 
63 Ibid., p. 169. 



es posible que hubiera pequeñas zonas de cultivo habitadas, pero aislada64 y 
de poca relevancia, que la alejarían de la visión de los cronistas árabes. 

 
 

VI. MU‘ŶAM AL-BULDĀN (“DICCIONARIO DE PAÍSES”) DE YĀQŪT AL-
HAMĀWĪ (S. XII-XIII)65 
 

Yāqūt al-Hamāwī, nació, según se sabe, en los territorios de Asia Menor 
del antiguo Imperio bizantino hacia el año 575 de la hégira y 1179 de la era 
cristiana, de padres no árabes y de procedencia probablemente greco-
bizantina66, y morirá en Alepo, a las afueras de la ciudad, en una posada donde 
residía, el 20 de ramadán del año 620/12 de agosto de 1229 d. C.67 La obra 
que aquí se analiza, el Mu‘ŷam al-buldān, no se compone únicamente de datos 
geográficos, sino que contiene muchas otras informaciones, tal y como el 
propio Yāqūt introduce en su obra. Esta investigación se centra en la traducción 
anotada de los artículos relativos a al-Andalus y a las referencias que hace de 
la zona de la Vega de Granada.  
 
6.1. Del Tomo I: Ilbīra (Elvira) 

 
La descripción que se encuentra en el texto es del conjunto del territorio 

de la Cora de Elvira. En ella, Yāqūt reseña la abundancia de los ríos y los 
árboles, y las ciudades (mudun) como Qastīliya, Garnāṭa (Granada) y otras 
más cuyos nombres no cita. Además, menciona que en todos los términos 
agrícolas (nawāḥī) de esta Cora se produce algodón y seda de alta calidad68. 
 
6.2. Del Tomo III: Garnāṭa (Granada)69 

 
En la descripción de esta ciudad, Yāqūt hablar acerca de que es una de 

las ciudades (mudun) más antiguas de la Cora (Kūra) de Elvira, dependiente de 
(min a’māl) al-Andalus y que llega a ser una de las más extensas, hermosas y 
fortificadas. El río que la surca es conocido desde la antigüedad con el nombre 
de Qalūm, posteriormente conocido como Darro (Ḥadārro). Sale una acequia 
de grandes dimensiones canalizada de este río, la cual cruza la mitad de la 
ciudad, donde abundan los baños, las acequias y los saltos de agua (dūr al-
Kubrà), y que se dirigiría hacia la Vega. Por esta ciudad pasa otro río que 
recibe el nombre de Genil (Sanŷal), del que deriva otra acequia que cruza la 
otra parte de la ciudad, lo que da lugar a la creación de una gran cantidad de 
arrabales. Dista de la ciudad de Granada a la de Elvira 4 parasangas (farsaj) y 
de Granada a Córdoba 33 parasangas70. 

 
64 Ibid., pp. 169-170. 
65 GAMAL ABDUL NASIR ZAKARIA, La España musulmana en la obra de Yaqut (s. 
XII-XIII): repertorio enciclopédico de ciudades, castillos y lugares de al-Andalus : 
extraído del Mu’yam al-buldan (diccionario de los países), Granada 1974, Universidad 
de Granada, Seminario de Historia del Islam. 
66 ABD AL-KARIM, G., y YAQUT AL-RUMI, La España musulmana, 1974, p. 23. 
67 ABD AL-KARIM, G., y YAQUT AL-RUMI, o.c., pp. 24-27. 
68 Ibid., p. 82. 
69 Se pasa del Tomo I al Tomo III al carecer el Tomo II de información relevante. 
70 Ibid., p. 229. 



 
6.2.1. Al-Faḥs 

 
El autor descubre el significado de este término al preguntar a varios 

habitantes de al-Andalus, a lo que contestaron que significa: “todo lugar 
habitado, sea llano o montañoso, con tal de que esté cultivado”71. Este término 
sirve para entender que la Vega de Granada, en el momento en el que Yāqūt 
escribe esta obra era un lugar poblado y cultivado. 
 
6.3. Del Tomo IV: Qasṭīliya 

 
Este nombre es otro de los que recibe, al parecer, Granada, ya que el 

texto dice que Qasṭīliya: “…es el nombre de una ciudad (madīna) en al-
Andalus. Es la capital (ḥāḍira) de la Cora (kūra) de Elvira”72. 

 
Separadamente del doble nombre por el que es probable que se 

conociera a la antigua capital de esta Cora, Yāqūt afirma que esta ubicación 
posee mucho arbolado y ríos de un elevado caudal73, comparándola con 
Damasco. 

  
6.3.1. Qūnŷa 

 
De este lugar se desconoce su ubicación exacta, ya que Yāqūt lo único 

que afirma es que se ubica en la Cora de Elvira y que se cultiva en este lugar 
un excelente lino utilizado para tejidos74. 

 
La descripción de Yāqūt al-Hamāwī sobre la Cora de Elvira y la ciudad 

de Granada destaca un territorio caracterizado por un paisaje fértil y abundante 
en recursos hídricos. La región se distingue por sus numerosos ríos y suelos 
cultivables, elementos que favorecen una agricultura próspera. En particular, se 
menciona el cultivo de algodón, seda y lino de alta calidad, lo que indica una 
producción agrícola diversificada y de gran valor económico. Por otro lado, el 
poblamiento en la Cora de Elvira es denso y bien estructurado, con ciudades 
importantes como Garnāṭa (Granada), descrita como una de las más extensas, 
fortificadas y hermosas de la región. Además, el concepto de al-Faḥs refuerza 
la idea de que la Vega de Granada no solo era un área cultivada, sino también 
habitada.  

 
Finalmente, el sistema hidráulico desempeña un papel clave en la 

organización del territorio, con ríos como el Genil y el Darro, de los cuales se 
derivan acequias que riegan los campos y abastecen la ciudad. Estas 
infraestructuras hídricas permiten la existencia de baños, acequias y saltos de 
agua, elementos que contribuyen al desarrollo urbano y agrícola de la región. 
La descripción de Yāqūt resalta la riqueza natural, el dinamismo económico de 
la Cora de Elvira en su época y, por la ubicación del poblamiento, la zona 

 
71 Ibid., p. 230. 
72 Ibid., p. 251. 
73 Ibid., p. 251. 
74 Ibid., p. 262. 



centro occidental estaría poco poblada y cultivada, manteniéndose pantanosa. 
Posiblemente las comunicaciones se hicieran desde Granada a Elvira, de está 
pasando a lo que hoy conocemos como Pinos Puente y de ahí hacia Íllora y el 
estrecho que cruza hacia Alcalá la Real. Esta posible localización de la ruta de 
trasporte de la Cora de Elvira explicaría por qué la zona sur y centro occidental 
de la Vega se mantendría menos poblada y cultivada que la parte este y norte. 

 
 

VII. AL-HIMYARĪ: KITAB AR-RAWD AL-MI’TAR (S. XIII-XIV)75 
 
Abū ‘Abd Allāh Muhammad Ibn ‘Abd al-Mun’im al-Himyarī, recopilador 

árabe que se encargó de acopiar en un repertorio alfabético todas las noticias 
sobre la Península Ibérica76, en su obra se menciona la Cora de Elvira, y en 
concreto las ciudades de Igrānata-Granada77, Elbīra-Elvira78, Ar-Rakīm79, y el 
accidente geográfico de Sulair-Sierra Nevada80. De todos estos lugares, el 
único que da información relevante para esta investigación es el de Granada y 
Elvira. 

 
Al-Himyarī relata acerca de Igrānata (Granada) que antes no era la 

ciudad más importante de la región, sino que lo era Elvira como narran los 
autores anteriores, pero debido al estallido de la fitna, y a la mejor localización 
de Granada, se trasladaría la población y la capitalidad de la Cora a esta 
última81. Se sitúan la una de la otra a una distancia de 6 millas82. El autor 
también realiza una descripción de la Vega de Granada como un lugar con una 
extensión y profundidad de una jornada, distancia que se recorrería en un día. 
También hace referencia a la existencia de acequias, no de forma directa: “Los 
habitantes utilizan el agua de los ríos para el riego durante todo el año”83. Esta 
utilización de las aguas no puede ser de otra forma que a través de la 
canalización y creación de acequias para dirigirla hasta sus cultivos. Además, 
cuando describe la ciudad de Elvira, también narra la gran cantidad de arroyos 
que circulan alrededor de ella, algunos de forma natural, pero otros es posible 
que de forma artificial mediante canales84. Al-Himyarī menciona asimismo la 
fertilidad de la Vega y el cuidado y productividad de sus árboles, comparando el 
rendimiento que tienen sus cultivos con los de otras regiones, concluyendo que 
son los productos de la Vega de Granada los de mayor calidad. Posteriormente 
enumera los cultivos que se dan en la zona85, como son la caña de azúcar o 
cultivos parecidos a esta; incluso llega a decir que se da el cultivo de 

 
75 MAESTRO GONZÁLEZ, M., Kitab ar-Rawd al-mi`tar (Textos medievales, 10). 
Valencia 1963, Gráficas Bautista. 
76 MAESTRO GONZÁLEZ, M., Kitab ar-Rawd, p. 5. 
77 Ibid., p. 56. 
78 Ibid., p. 67. 
79 Ibid., p. 161. 
80 Ibid., p. 231. 
81 Ibid., p. 56. 
82 VALLVÉ BERMEJO, J., "Notas de metrología hispano-árabe. El codo en la España 
musulmana", en Al-Andalus, 41:2 (1976) 339-354 // 346-348. 
83 MAESTRO GONZÁLEZ, M., Kitab ar-Rawd, p. 57.1 
84 Ibid., p. 68. 
85 Ibid., pp. 57 y 58. 



plantaciones de plátanos, algo que no se ha demostrado, pero que puede que 
haya sucedido en los inicios del regadío86. De igual forma hace referencia a la 
seda del llano de Elvira, como llama a la Vega de Granada, como la mejor seda 
de todo el país y como la que se exporta a los confines del mundo, de una 
calidad extrema. Finalmente, hace mención del cultivo del lino y lo abundante 
que era87, comparándolo con el de Egipto y concluyendo que el de la Vega de 
Granada es mucho mejor. 

 
La frondosidad con la que describe este autor la Vega recrea la visión de 

un lugar cultivado con multitud de plantas, con gran cantidad de árboles tanto 
frutales como autóctonos que crecerían de forma salvaje y crearían bosques en 
algunas zonas. Además, es importante no olvidar que ya en esta época se 
habla del cultivo de la seda con plena extensión y como una fuente de ingreso 
importante del Reino Nazarí. La parte sur y centro oeste, debido a la ausencia 
de referencia, mantendría aún poca antropización en esta época. 

 
 

VIII. AL-LAMḤA AL-BADRIYYA FI L-DAWLAT AL-NASRIYYA: IBN AL-
JAṬĪB (S. XIV)88 

 
Ibn al-Jatīb, Abu ‘Abd Allah Muhammad al-Salmani Lisan al-Din, nació en 

Loja el 25 de rachab del 713/15, o, 25 de noviembre de 1313 d. C., y murió 
estrangulado en su celda de Fez en el otoño de 1374 d. C., a los sesenta y un 
años. En su Al-Lamḥa al-badriyya fi l-dawlat al-nasriyya o “Historia de los reyes 
de la Alhambra”, Ibn al-Jatīb describe Granada y su territorio resaltando su 
riqueza agrícola. Destaca que, gracias a los frutos secos, la región disfruta de 
una segunda cosecha. Además, menciona que la Vega de Granada se 
asemeja a un mar de trigo y otros cereales. La abundancia de jardines, huertos, 
grandes bosques, hierbas aromáticas y plantas medicinales completa la 
imagen de un paisaje fértil y próspero89. 

 
Los elogios del visir no van a menos, sino que aumentan sin parar hacia 

esta tierra, la describe tan fértil que no carece en ninguna época del año de 
sementeras ni de plantas. Los montes que rodean a la Vega están repletos de 
hierbatora, nardos, gencianas, jara y la grana. También menciona de los 

 
86 MALPICA CUELLO, A., y MAY, T., “La prospección y los recursos naturales. El 
paisaje vegetal de la zona de Salobreña”, en ARMADA, D. (coord.), La prospección 
arqueológica: Segundos Encuentros de Arqueología y Patrimonio, Salobreña 1997, 
pp. 185-224 // pp. 204-206. En esta obra se hace referencia al cultivo de la caña de 
azúcar y las plantaciones de plátanos en la zona de Salobreña por sus buenas 
condiciones climáticas y sus temperaturas cálidas durante todo el año, algo que, por el 
contrario, no ocurre en la Vega de Granada debido a sus diferencias de temperatura 
en el invierno y en el verano, teniendo inviernos muy fríos y veranos muy calurosos. 
Aunque no encontramos referencias expresas a que en la Vega de Granada no se 
dieran estos cultivos. 
87 MAESTRO GONZÁLEZ, M., Kitab ar-Rawd, p. 58. 
88 MOLINA LÓPEZ, C., y CASCIARO, J. M., Historia de los reyes de la Alhambra: El 
resplandor de la luna llena acerca de la dinastía nazarí = (Al-Lamha al-badriyya) (2ª 
ed. act.]. ed.), Granada 2010, Universidad. 
89 MOLINA LÓPEZ, C., y CASCIARO, J. M., Historia de los reyes, p. 102. 



artículos de seda90 por los que sobresale esta tierra y la compara con la Guta 
de Damasco (Valle o Vega de Damasco). Esta atravesada por innumerables 
arroyos y ríos, llena de alquerías91, huertas que forman lugares y 
construcciones, según Ibn al-Jaṭīb, dignas de haber sido vistas. Tenía en estos 
momentos una extensión de 40 millas, muy similar a la que tiene actualmente. 

 
El río Genil es mencionado en este relato también por Ibn al-Jaṭīb como 

el principal caudal que cruza la Vega, el cual aumenta sus aguas gracias a sus 
afluentes y a las innumerables acequias92 que dejan y recogen sus caudales en 
este río. Estas referencias permiten conocer los posibles cultivos de regadío 
situados a ambos lados del Genil. Además, el visir granadino destaca el gran 
valor de las almunias ubicadas al norte de la Vega. También se menciona que 
ciertas tierras de alto valor fueron propiedad del sultán y la familia real nazarí93, 
especialmente en la zona conocida como Alitaje y sus alrededores, donde se 
encuentran las alquerías de Askerosa y Sujaira (actuales Valderrubio y 
Zujaira)94. Estas tierras eran altamente productivas dando varias cosechas al 
año95. 

 
De las almunias que eran propiedad del sultán, treinta en total, veinte 

estaban dentro del recinto de la muralla o en el área de la ciudad de Granada96, 
y las diez restantes estaban repartidas por la Vega. También el autor hace una 
referencia más general a la posesión de la tierra cuando dice que la Vega está 
repleta de alquerías y poblados que están en manos de los vasallos, lo cual 
podría querer decir que tenían tierras comunales y que la alquería era de todos 
los que la habitaban. Pero también había algunas que estaban en posesión de 
un solo señor, o de dos, o de unos pocos97. Se puede deducir que algunas 
alquerías pudieron haber pertenecido a un único propietario o a un pequeño 
grupo de señores, ya que la concentración de tierras en manos de unos pocos 
señores implicaba que estas propiedades eran trabajadas por grupos de 
labradores. Estos labradores solían asentarse en un área específica dentro de 
la propiedad, ya fuera en un terreno cedido por el dueño o en un asentamiento 
preexistente, lo que explicaría tanto la formación de nuevas alquerías como la 
expansión de las existentes, algunas de las cuales pertenecían a un solo señor. 
No obstante, también es posible que los labradores se establecieran en los 
límites de las tierras señoriales, dando origen a alquerías con múltiples 
propietarios en lugar de estar bajo el dominio exclusivo de un único señor. 

 

 
90 Ibid., p. 103. 
91 Ibid., p. 103. 
92 Ibid., p. 104. 
93 MOLINA LOPEZ, E., y JIMENEZ MATA, M.ª C., “La propiedad de la tierra en la Vega 
de Granada a finales del siglo XV: el caso de Alitaje”, Anaquel de Estudios Árabes. 
2001, 12.  pp. 449-480. 
94 TRILLO SAN JOSE, C., “La Vega de Granada al final de la Edad Media (siglos XIV-
XVI): almunias versus alquerías”, en Reti Medievali Rivista, 18 (2) (2017) 123-148 // p. 
145. 
95 MOLINA LÓPEZ, C., y CASCIARO, J. M., Historia de los reyes, p. 104. 
96 Ibid., p. 105. 
97 Ibid., p. 105. 



Por último, Ibn Al-Jaṭīb menciona todos los nombres de las alquerías que 
forman la Vega de Granada, que superaban las trescientas, de las cuales 
cincuenta tienen almimbares de mezquitas mayores, lo que quiere decir que 
tendrían una concentración de población más elevada. La clasificación de estas 
alquerías se produce más adelante con la denominación toponímica que les 
otorga Mari Carmen Jiménez Mata. 

 
 

IX. MI’YĀR AL-IJTIYĀR FĪ DIKR AL-MA’ĀHID WA-L-DIYĀR: IBN AL-JAṬĪB 
(S. XIV)98 

 
Ibn al-Jaṭīb citara en esta obra cómo es el aire que se respira en la Vega 

de Granada, el cual califica como saludable debido a las montañas que la 
rodean y que, según el visir granadino, protegen de las epidemias. También la 
elevación de estas y cómo, al situarse a los pies de Sierra Nevada, es posible 
verlas desde cualquier punto de la llanura. Es muy importante también la 
descripción que hace sobre la gran cantidad de agua que recorre la Vega, 
siendo el principal caudal el del Genil, que junto con sus afluentes llenan la 
Vega de Granada de corrientes descendientes de agua en busca del curso de 
este río: 

 
“De sus montañas descienden raudales de agua …, y que se extiende 
sobre la arena; y a sus pies se asienta una amplia llanura, de extremada 
frondosidad, que el céfiro rizo suavemente y que múltiples serpientes [de 
agua] en que se trasforma su rio, recorre por doquier”99. 
 
La Vega de Granada se caracteriza por su exuberante vegetación, que 

cubría gran parte del paisaje y le confería un aspecto salvaje y frondoso. Su 
fertilidad se debe a la presencia de numerosos ríos, especialmente el Genil y 
sus afluentes, cuyo caudal aseguraba la proliferación de árboles, arbustos y 
cultivos. Ibn al-Jatīb hace referencia a las “múltiples serpientes [de agua] en 
que se transforma su río”100, una clara alusión a las acequias que, derivadas 
del Genil o de manantiales, se distribuían a ambos lados del río para regar las 
extensas tierras de la región. Y por otro lado, la presencia de estas acequias no 
solo permitía una vegetación abundante, sino que también convertía a la Vega 
en un territorio intensamente cultivado, con una gran diversidad de productos 
hortícolas y frutales. Este entorno fértil y dinámico facilitó el asentamiento y 
desarrollo de comunidades a lo largo del tiempo como se ha podido apreciar 
hasta ahora, transformando el paisaje en un espacio lleno de vida. 

 
El río Genil y su complejo sistema de acequias fueron el principal motor 

de la vida en la Vega, posibilitando la difusión de cultivos y la expansión de la 
población en torno a alquerías y huertas. Ibn al-Jatīb lo describe como imagen 
evocadora: "Por causa de este río, rodean a la ciudad numerosas alquerías y 
huertas, que parecen hijas situadas alrededor de una madre"101. Esta visión 

 
98 CHABANA, y CHABANA, MOHAMMED KAMAL, Mi`yar al-ijtiyar fi dikr al-ma`ahid 
wa-l-diyar. Rabat], Rabat 1977, Instituto Universitario de la Investigación Científica. 
99 CHABANA, y CHABANA, MOHAMMED KAMAL, Mi`yar al-ijtiyar, 1977, p. 132.  
100 Ibid., p. 132. 
101 Ibid., p. 132. 



refuerza la idea de una Vega rebosante de aromas y vitalidad, donde el agua 
desempeñaba un papel esencial en el crecimiento de todo tipo de plantas y 
árboles. Se sugiere que el desarrollo y la ampliación de las acequias –es decir, 
de la infraestructura de riego– permitieron transformar una zona que en siglos 
anteriores era mayormente pantanosa en un área apta para el cultivo, 
especialmente en la parte oeste de la Vega conocida como Soto de Roma.  

 
Además, el hecho de que algunos nombres de lugares de esa época se 

conserven hasta la actualidad indica una continuidad histórica en el 
asentamiento y en las actividades agrícolas de la región. Ibn al-Jatīb describirá 
el gran numero de poblaciones diseminadas por la Vega de Granada como: 
“collares de perlas que envuelven el cuello de hermosas mujeres”102, en el que 
él cuello seria la Vega y las personas las poblaciones diseminadas por ella. 

 
Sin embargo, la vida en esta tierra no estaba exenta de dificultades, Ibn 

al-Jatīb también menciona las complicaciones que enfrentaban sus habitantes, 
desde las duras condiciones de trabajo hasta los inviernos gélidos que 
azotaban la región103. 

 
 

X. VIAJEROS ÁRABES POR ESPAÑA 
 
En este apartado se analizará a los viajeros árabes que visitaron al-

Andalus en su último periodo, en la época del Reino Nazarí de Granada. Se 
examinarán los viajes de Al’Omarī, que visitará tierras nazaríes en el siglo XIV 
d. C., y los de Abd al-Bāsit que hará lo propio en el siglo XV d. C. 

 
10.1. Masālik el abṣādr fi mamālik el amṣār 

 
Ibn fadlallah al’Omarī o Šihāb ed ‘Abū l’Abbās ‘Aḥmed ben Yaḥya ibn 

Faḍl Allah el ‘Adawi104 nació en el año 1301 d. C. y morirá en Damasco el 28 
de febrero de 1349 d. C. En el año 738 de la hégira, 1337 d. C., viajará al reino 
musulmán de al-Andalus. Cuando llego, describió quién era el sultán reinante 
(Yūssef ben Isma’il ben Farj ben Naṣr) y la situación de la ciudad de Granada, 
la capital de su reino105. En su relato muestra un lugar repleto de jardines, 
huertos, agua (que circula por todas partes) y árboles donde abundan las 
frutas. Los vientos no afectaban a esta ciudad porque según al’Omarī está 
rodeada por montañas cómo también describiría Ibn al-Jatīb. 

 
En ella encuentra abundantes manantiales y gran variedad de especies 

de árboles, como manzanos y cerezos106, también encontró nueces, castañas, 
higos, uvas, melocotones, bellotas de encina y un largo etcétera que no aclara. 
“El Genil se adentra al oeste de Granada a las afueras de la ciudad y discurre 

 
102 Ibid., p. 133. 
103 Ibid., p. 134. 
104 IBN FAḌL ALLĀH AL-ʽUMARĪ, A., y GAUDEFROY-DEMOMBYNES, M., Masalik el 
absar fi mamalik el amsar I. L'Afrique, moins l'Egipte, Bibliothèque des géographes 
arabes; 2. Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1927, p. I. 
105 Ibid., p. 224. 
106 Ibid., p. 225. 



durante cuarenta kilómetros a través de huertas, aldeas y cortijos, donde se 
agolpan casas, casas de recreo, palomares y otros edificios…”107. Lo que 
al’Omarī narra es una exuberante Vega, densamente poblada, con una gran 
cantidad de pueblos y de gentes, con una importante cantidad de lugares de 
descanso, en lo que podrían ser almunias. Una Vega cultivada, repleta de 
huertas y de campos, todo ello ya en la primera mitad del siglo XIV. 

 
10.2. El Reino de Granada del 1465 al 1466 en los registros de un viajero 
egipcio.  

 
Esta obra trata sobre el viaje del egipcio ‘Abd al-Bāsiṭ b. Jalīl b. Šāhīn al-

Malatī al Reino Nazarí de Granada a finales del siglo XV d. C. concretamente 
entre los meses de diciembre de 1465 a febrero de 1466 d. C. ‘Abd al-Bāsiṭ108 
nació en Malaṭya en la región turca de Anatolia el 11 de raŷab de 844 (6 de 
diciembre de 1440 d. C.), y murió el 5 de rabī’ ‘II 920 (30 de mayo de 1514 d. 
C.) tras una enfermedad del pecho, que posiblemente fuera tisis, y que lo tuvo 
un año y medio en cama, a sus setenta y cuatro años. 

 
Esta investigación se centra en la parte del viaje que trata sobre su visita 

a al-Andalus. Llego a Málaga el 13 de diciembre de 1465 d. C.109 y partió hacia 
Granada el 29 de diciembre de 1465 d. C.110, pasando por Almuñécar, donde 
vio cargar en su puerto higos y almendras, lo que da muestras de que un siglo 
después de que la visitara ‘Abd al-Bāsiṭ se siguen manteniendo los mismos 
cultivos. Siguió hacia Alhama, donde elogió sus aguas termales y llego a 
Granada quedo asombrado ante lo grandioso de la ciudad, su fértil Vega, sus 
acequias, así como sus huertas y viñedos111. El 16 de enero de 1466 d. C., 
paseando por Granada, fue a los jardines y huertas, quedándose impactado 
por la abundancia de frutas y hortalizas112. El 18 de enero, paseando, observo 
una gran cantidad de vides y de higos. También describe también el río Genil, 
la frescura de sus aguas y la pesca que se sacaba de su cauce113. Finalmente, 
partió de Granada en dirección a Málaga, donde cogió un barco el 17 de 
febrero de 1466 d. C.114. 

 
 
 
 
 

 
107 Ibid., p. 226. 
108 LEVI DELLA VIDA, G., “Il regno di Granata nel 1465-66 nei Ricordi di un viaggiatore 
egiziano”, Al-Andalus, I (1933) 308. 
109 LEVI DELLA VIDA, G., “Il regno di”, p. 316. 
110 Ibid., p. 320. 
111 Ibid., p. 321. 
112 Ibid., p. 322. 
113 Ibid., p. 323. 
114 Ibid., p. 324. 



XI. FRAGMENTO DE LA ÉPOCA SOBRE NOTICIAS DE LOS REYES NAZARITAS; 
O, CAPITULACIÓN DE GRANADA Y EMIGRACIÓN DE LOS ANDALUCES A 
MARRUECOS (S. XV) 115 

 
Esta obra, escrita por un soldado nazarí anónimo, ofrece una 

perspectiva diferente a la historia comúnmente conocida. A diferencia de los 
vencedores, cuenta los hechos desde la perspectiva de los vencidos. El autor 
describe los desplazamientos de personas de todas las clases y edades desde 
los alfoces de Granada hacia las festividades de la ciudad, con movimientos 
poblacionales desde alquerías cercanas e incluso otras regiones. La obra 
comienza en 1482 d. C., al finalizar las treguas con los castellanos y al inicio de 
la guerra de Granada. En ella relata la toma de Alhama, un suceso que, según 
el autor, pasó desapercibido para las autoridades nazaríes, quienes ni siquiera 
eran conscientes de que su territorio había sido invadido. Aunque este 
acontecimiento no representó un cambio inmediato en el paisaje de la región, sí 
marcó el inicio de una serie de transformaciones que impactarían 
significativamente el entorno y la vida de la Vega de Granada. 

 
En 1486 d. C. narra la toma del castillo de Elvira, reducto de la fortaleza 

de la que fuera la capital de la antigua Cora de Elvira. Una vez tomada esta, 
fueron arrebatadas las de Moclín y la de Colombeira (Colomera). Las tres 
fueron ocupadas tras la rendición de los soldados que había dentro, y apenas 
se tuvo que usar la fuerza. Finalmente se tomó la de Montefrío116. De las cuatro 
fortalezas tomadas, la más relevante para este estudio es la de Elvira, ya que 
su toma afectaría a su paisaje circundante y a su estado. 

 
Según iban los cristianos conquistando plazas árabes, la población tenía 

tres opciones: la primera era quedarse bajo dominio cristiano, la segunda, 
pasarse al continente africano, y la tercera implicaba irse a la zona de al-
Andalus que aún quedaba bajo dominio musulmán. Fue la tercera opción el 
motivo del aumento de población de la ciudad de Granada y su Vega, 
ubicándose, posiblemente, en las zonas más seguras, como son los alfoces de 
Granada117, debido a la cercanía con esta y a la proximidad de un refugio 
seguro en caso de ataque; o de la Alpujarra o el Valle de Lecrín, menos 
atacado por las incursiones castellanas. 

 
Será en 1489 d. C. cuando las tropas castellanas asienten su real en la 

Vega, destruyendo todos los sembrados que se encontraban a su paso118. Las 
siguientes incursiones en la Vega fueron en abril de 1490 d. C., en las cuales el 
autor anónimo nos narra cómo por esta fecha los sembrados aún estaban 
verdes119 y fueron destruidos por los cristianos. También nos cuenta cómo en 

 
115 BUSTANI, A., y QUIRÓS RODRÍGUEZ, C., Fragmento de la época sobre noticias 
de los reyes nazaritas o Capitulación de Granada y emigración de los andaluces a 
Marruecos = Kitab Nubdat al-`asr fi ajbar muluk Bani Nasr. Publicaciones del Instituto 
General Franco de Estudios e Investigación Hispano-Arabe, Sección 2ª; 2. Larache 
1940, Boscá. 
116 Ibid., pp. 21-22. 
117 Ibid., pp. 27 y 32. 
118 Ibid., pp. 34 y 35. 
119 Ibid., p. 43. 



la alquería que llaman de Atqa120 fue donde se fundaría un año después Santa 
Fe, cerca, según las crónicas castellanas, de los Ojos de Huecar121. Para la 
construcción de este campamento primero y asentamiento permanente 
después, se arrasaron las localidades circundantes en busca de material y 
herramientas. Lo que llevaría a la destrucción del centro de la actual Vega de 
Granada. Se arguye que, en la zona central de la Vega, especialmente en el 
área conocida como el Soto de Roma, ya existían asentamientos y se 
practicaba la agricultura. Esta conclusión se refuerza con la evidencia histórica, 
ya que Ibn al-Jatīb menciona los topónimos de esa área aproximadamente cien 
años antes, lo que indica que, para el siglo XIV d. C., la región había dejado de 
ser tan pantanosa y se había transformado en un espacio destinado al cultivo. 

 
Junto con la construcción del campamento fortificación no cesaron las 

hostilidades sobre el resto de las alquerías de la Vega de Granada, quedando 
solamente, según el autor, Alfacar en manos de los musulmanes122. Las 
batallas se sucedieron por todos los alrededores de la ciudad de Granada, 
desde el este al oeste y el sur. 

 
Con la fundación de Santa Fe, los cristianos controlaron definitivamente 

toda la Vega, impidiendo que las tierras se cultivasen y roturasen. Las únicas 
provisiones que llegaban a la ciudad de Granada eran a través del corredor que 
la comunicaba con la Alpujarra123. Finalmente, se pacta la rendición de la 
ciudad manteniendo las garantías por parte de los monarcas católicos de las 
vidas, poblaciones, mujeres y niños, ganados, fincas urbanas, huertas, tierras 
de labor y, en conclusión, todo aquello que poseía la población conquistada124. 
Los impuestos que pagasen serían los mismos que bajo control musulmán, el 
azaque y el diezmo, y si decidían vender los musulmanes sus propiedades, 
sería por un precio justo, para después marchar a África, viaje que sería gratis 
los tres primeros años después de la conquista125. Finalmente, la ciudad fue 
entregada el 2 de enero de 1492 d. C. 

 
La ocupación del Reino de Granada provoco la marcha de una gran 

cantidad de personas, que pasarían a los países musulmanes del norte de 
África. Hay que tener en cuenta que este éxodo principalmente lo haría gente 
pudiente, que tuvo la capacidad económica suficiente para empezar una nueva 
vida en un lugar del todo desconocido para ellos. Sin embargo, la gran parte de 
la población, con pocos recursos y tierras, eventualmente se mantendría en la 
región de Granada o vendería sus pocas tierras a los nobles castellanos para 
pasar a trabajar para ellos. 

 
 

 
120 Ibid., p. 43. 
121 BERNÁLDEZ, A., y ZAMORA, J., Historia de los Reyes Católicos D. Fernando y Da 
Isabel. Crónica inédita del siglo XV escrita por el Bachiller ----, 1856, Imp. José María 
Zamora. 
122 BUSTANI, A., y QUIRÓS RODRÍGUEZ, C., Fragmento de la época, p. 44 
123 Ibid., p. 45. 
124 Ibid., p. 47. 
125 Ibid., p. 48. 



XII. TOPONIMIA Y TERMINOLOGÍA GEOGRÁFICO-ADMINISTRATIVA DE 
LAS POBLACIONES QUE SE TRATAN EN ESTA INVESTIGACIÓN Y SU 
CALIFICACIÓN SEGÚN IBN AL-JAṬĪB  

 
Para comprender mejor la toponimia y la terminología geográfico-

administrativa de las poblaciones de la Vega de Granada, tanto las que han 
perdurado desde la época musulmana hasta la actualidad, como aquellas que 
desaparecieron con el tiempo, se ha elaborado una tabla que permite visualizar 
de forma clara la mayor cantidad de información posible. Sin embargo, el 
objetivo principal de esta tabla no es solo recopilar los nombres de estos 
lugares, sino que, sobre todo, se pretende registrar los términos que Ibn al-
Jaṭīb utilizaba para referirse a las distintas localizaciones administrativas de la 
Vega de Granada, concretamente la parte central que se corresponde con el 
Soto de Roma. 

 
Imagen 1: Cuadro sinóptico sobre las cualificaciones geográfico-administrativas en el 

Reino Nazarí126 
 

 
126 Tomado de La Granada islámica: contribución a su estudio geográfico-político-
administrativo a través de la toponimia, p. 243. Por JIMÉNEZ MATA, M. DEL C., 
Granada 1987, Universidad de Granada. 



La tabla se compone, en primer lugar, del topónimo árabe dado por Ibn 
al-Jaṭīb y recogida en la obra de M.ª Carmen Jiménez Mata, La Granada 
islámica: contribución a su estudio geográfico-político-administrativo a través de 
la toponimia. En segundo lugar, aparecerá el topónimo con el que es conocido 
actualmente el lugar que menciona Ibn al-Jaṭīb. En tercer lugar, la toponimia 
histórica, entendida como tal el nombre con el que se conoce el lugar 
mencionado por el visir granadino según la crónica castellana del Halconero, y 
extraída del trabajo de José Cuevas Pérez sobre “La toponimia de la Vega de 
Granada según la Crónica del «Halconero»”. En cuarto lugar, la terminología 
geográfico-administrativa que Ibn al-Jaṭīb da a cada uno de los lugares que 
menciona de la Vega, extraída también, de la investigación que M.ª Carmen 
Jiménez Mata realiza en su trabajo. En quinto lugar, la terminología geográfico-
administrativa que se le da a estos lugares ya en época castellana, igualmente, 
obtenida de la obra de M.ª Carmen Jiménez Mata y, finalmente, se añade una 
última columna en la que aparece si estos lugares tenían mezquitas (M), torres 
o fortificaciones (T), eran alquerías (A) u otras estructuras conocidas (O), 
extraída de la tesis de Luis Martínez Vázquez sobre La vega de Granada: 
Transformación y cambio de los paisajes entre el Reino Nazarí y el Reino de 
Granada. 

 
Tabla 1. Topónimos de la Vega desde época nazarí hasta la actualidad, terminología 

geográfico-administrativa y principales construcciones127 
 

Topónimo 
Árabe 

Nombre 
actual 

Topónimo 
Histórico128 

Terminología 
Geográfico-

administrativ
a según Ibn-al 

Jaṭīb 

Terminología 
Geográfico-

administrativ
a después de 
la conquista 

Mezquita 
(M), Torre o 
fortificació
n (T) y otra 
estructura 
conocida 
(O)129 o 

Alquería 
(A) 

 
127 En esta tabla se muestra la adscripción administrativa de diferentes lugares de la 
Vega de Granada durante la época nazarí, centrando la atención en los topónimos de 
la zona oeste (Soto de Roma) de la comarca y su evolución hasta la actualidad. Se 
incluye también el nombre histórico de estos lugares según la Crónica del Halconero y 
la terminología geográfico-administrativa utilizada por Ibn al-Jaṭīb en el siglo XIV, que 
probablemente no cambió hasta la conquista castellana. La tabla presenta una 
columna con la terminología geográfico-administrativa aplicada por los castellanos y 
otra que identifica las principales construcciones de cada lugar, como alquerías, 
mezquitas o fortalezas. Las fuentes consultadas para este estudio son: JIMÉNEZ 
MATA, M. C., La Granada islámica: contribución a su estudio geográfico-político-
administrativo a través de la toponimia, 1987; CUEVAS PÉREZ, J., La toponimia de la 
Vega de Granada según la Crónica del «Halconero», 2005; y MARTÍNEZ VÁZQUEZ, 
L., La Vega de Granada: Transformación y cambio de los paisajes entre el Reino 
Nazarí y el Reino de Granada, 2016. 
128 La Toponimia Histórica que aparece en la tabla la tomaremos de las tres versiones 
de la Crónica del Halconero del trabajo de CUEVAS PÉREZ, J., “La toponimia de la 
Vega de Granada según la Crónica del «Halconero»”, en Revista del Centro de 
Estudios Históricos de Granada y su Reino, 2005, 17. pp. 169-210 // p. 180 y 181. 
129 MARTÍNEZ VÁZQUEZ, L., La vega de Granada, pp. 358-362. 



‘Abdūn Abdón Aynsnalabd
ón, 

Ysnalabdón
, 

Aldeceyuzu
al130 

Qarya Pago (Atarfe)  

Anšula Ansola o 
Anzola 

Ansula/ 
Albibla/ 

Anizula131 

Qarya Aldea (Pinos 
puente) 

A 

Aškurūya Valderub
io 

Escuraja, 
Escuruja, 
Esturuja 

Qarya Aldea A y T 

Aškurūya Rio 
Cubillas 

 Wadī Rio  

Al-‘Atšī/ Al-
‘Itāš 

Alitaje  Dār, con un 
ḥiṣn 

Cortijo (Pinos 
puente) 

A 

‘Ayn al-
Abrāy 

Huécar  Dār.  T 

Ballīluš Velillos  Ḥiṣn Pago, cortijo y 
rio (Pinos 
puente) 

T 

Balūmān Barromín Varromín, 
Burumín 

Qarya; ḥušš? Pago (Atarfe)  

Al-Bikar Torre 
Abeca 

 Ḥušš Caserío 
(Pinos puente) 

T 

Bīnuš Pinos 
Puente 

 Qarya Villa A 

Bukūr Búcor ¿Urtor132?, 
Vector, 
Hurtor 

Ḥiṣn, qarya Poblado 
(Pinos puente) 

T 

Būnṭ Pinos 
Puente 

 Qarya133 Villa A 

Al-
Buqayqār 

  No consta  Se situaría 
al N. de al-

Liṭāj 
Burḏunār Pago 

hoja de 
la Torre 

Albordon, 
Uzbordonal, 

Barvobal 

Qarya Pago (Cijuela) T y A 

(Dār) 
Huḏayl 

  Dār Pago 
(Granada) 

 

Dār al- Daragole Agralexal, Qarya Pago (Pinos A 

 
130 Los dos primeros términos son reconocidos como Abdón, pero el último de los tres 
topónimos se propone como distinto, sin poder ser identificado por falta de justificación 
etimológica: CUEVAS PÉREZ, J., “La toponimia de la Vega”, p. 193. 
131 En la Crónica del Halconero nos aparece como si hubiera dos Ansula, la Chica y la 
Grande, pero Ibn-al Jaṭīb únicamente enumera una. Se trató en origen de dos núcleos, 
como en el caso de Chauchina, cercanos el uno del otro y habitados que, 
posteriormente, se unieron: Cuevas Pérez, J., “La toponimia de la Vega”, 2005, p. 192 
132 Aunque José Cuevas añade Urtor a su trabajo como identificación de Búcor, ya que 
tanto J. de la Mata Carriazo y L. Seco de Lucena lo proponen como tal, él no está de 
acuerdo y se apoya su tesis: Ibid., p. 207. 
133 Tal vez fuese esta, Būnṭ, junto con Bīnuš, dos entidades que posteriormente con el 
paso del tiempo quedaron integradas en una. 



Walaŷa ja Agralejal, 
Algualijar 

puente) 

Dār al-
Ŷadīda 

Casa 
Nueva 

Dalarichet, 
Dalaarchind

e 

Dār Pago (Pinos 
Puente) 

A 

Al-Daymūs 
al-Kubrà 

Daimuz 
Alto 

Ademuz
/ 

Adamús el 
Grande 

Qarya Cortijo (Pinos 
puente) 

A 

Al-Daymūs 
al-Ṣugrà 

Daimuz 
Bajo 

Ademuz
/ 

Adamús 
el Chico 

Qarya Pago (Pinos 
Puente) 

A 

Guṯqū Santa Fe Gozar, 
Gosar134 

Qarya Pago (Santa 
Fe) 

A 

Al-Ḥaŷar Láchar La 
Lácha, La 

Laca o 
Lancha 

Qarya Lugar A 

Al-Ḥaẓiyya, 
al-Ḥuẓayya 

Hotallar  Qarya Pago (Atarfe) A 

Ibn Yuzayy   Dār Propiedad del 
Sultán135 

 

Ilbīra Elvira  Qarya, ḥiṣn Monte y 
Cortijo (Atarfe) 

A 

Išquẓnar Escóznar Estridun
ar 

(Abenalmao
), Ystidomar 
(Abenalmao
), Estidimar 
(Alenalmio) 

Qarya Lugar (Íllora) A 

Jalīfa, Ḥušš 
Jalīfa 

Galafe Gualaf, 
Guadalfe 

Dār, qarya Caserio A 

Al-Jayr   Ḥiṣn ¿Fortaleza de 
la Vega? 

T 

Al-Sīŷula Cijuela Ezixuela
, Çiguela, 
Afriguela 

Qarya Lugar A y T 

Ṣujayra o 
Ṣujayrat 

Abī Ḥabīb 

Zujaira Wuaria 
(reyna 
vieja), 

Çoayra (de 
la Reina), 
Alconyra 

(de la 
Reina) 

Qarya Aldea A 

Al-Ṭarf Atarfe  Qarya Lugar A y M 
Taŷarŷar Castillo Tújara Qarya Aldea A 

 
134 Identificado por José Cuevas, no como Gójar, sino como Gozco, lugar donde 
asentaría los Reyes Católicos su real y fundarían Santa Fe: Ibid., p. 201. 
135 Se encontraría a lo largo del rio Genil, según M. del C. Jiménez Mata, La Granada 
islámica, p. 466. 



Tajarja (Chimeneas) 
Wakar Torre 

Abeca 
 Qarya, con un 

ḥiṣn 
Cortijada 

(Santa Fe) 
A 

Ŷabŷāna Chauchi
na 

Chuchin
a, 

Chuchinaya
, 

Chuchino136 

Qarya Lugar A 

Ŷannat al-
Ŷurf 

  Ŷanna Pago (Atarfe)  

Al-Zuŷaŷ Marachu
chil 

 Ŷišr. (Maŷšar-
ḥušš 

Pago (Santa 
Fe) 

 

Al-Liṭāj Alitaje Alicanga
d, Alicurgar, 

Alicon 
Gran137 

Qarya Caserío 
(Pinos puente) 

A 

Māliḥ   Wadī Arroyo el 
Salado138 

 

Marŷ al-
Ruqād 

Marugán   Pago (Atarfe)  

Al-Ni-‘am   Faddān Cercano a la 
Alquería 
Alitaje 

 

Quṣīra   Ḥušš Huerto139  
Riqq al-
Majīḏ140 

  Qarya  A 

Rūma Romilla Roma, 
Roma 

Alcázar 

Qarya, con un 
ḥiṣn y un 

bustān; burŷ 

Cortijada 
(Chauchina) 

A 

Al-Ṣaḥāb(ī)   Ḥušš Huerto 
(Ubicado a lo 

largo del 
curso del rio 

Genil, 
propiedad 

 

 
136 Al igual que pasa con Ansola, Chauchina en origen se trataba de dos núcleos de 
población habitados que con el tiempo se convirtió en uno solo unieron, CUEVAS 
PÉREZ, J., “La toponimia de la Vega”, p. 194. 
137 Alxerja, Tegijar, Tejejar (Alteserya) son los términos que se proponen como Alitaje. 
No queda clara su identificación como tal, por lo que José Cuevas los da como sin 
identificar: Ibid., p. 197. Más adelante el autor hace una propuesta de identificación del 
Alitaje con los términos que añadimos en la tabla, Ibid., pp. 201-203. 
138 Este arroyo discurre por los términos de La Malá, Purchil, Santa Fe y desemboca 
actualmente en el término de Chauchina, aunque es algo reciente ya que su 
encauzamiento se realizó a finales del siglo XX. En el pasado discurriría por 
Chauchina, donde aún se conoce su antiguo cauce, pasando cerca de Romilla y, 
actualmente a unos 10 m de la Torre de Roma, desembocando en el rio Genil en el 
término de Cijuela. 
139 Enumerado junto a la alquería de Wakar (= Huécar) y en la Bula de Erección de 
1501 se enumera junto a los anejos de Huecar y Juccil, pertenecientes a la parroquia 
de Pinos, según JIMÉNEZ MATA, M. DEL C., La Granada islámica, p. 591. 
140 Por el orden en el que se registra debería de ubicarse entre los términos de Pinos 
Puente, Chauchina y Fuente Vaqueros, Ibid., p. 595. 



real) 
Šawš El Jau Xatix, 

Yauz, Xami 
(Xaux) 

Qarya Cortijada 
(Santa Fe) 

A 

 
 

El objetivo principal de este trabajo ha sido recopilar el mayor espectro 
posible de fuentes que están en relación con la Vega de Granada y que pueden 
servirnos para la reconstrucción de su historia, paisaje, poblamiento, agricultura 
y topónimos. Por supuesto, sin dejar de lado aspectos como la economía, la 
sociedad y las costumbres. Para ello la selección y recopilación de fuentes 
narrativas árabes ha sido fundamental. En este caso se ha buscado aquellos 
textos que trasmitieran, aunque de forma sesgada, como fue evolucionando el 
paisaje de la Vega de Granada y el entorno de lo que sería en época castellana 
el Soto de Roma, desde el siglo X d. C., con al-Rāzī, hasta finales del siglo XV 
d. C., con la conquista cristiana del Reino de Granada, utilizando también la 
obra anónima Nubda, que trata los últimos años del dominio nazarí desde la 
óptica musulmana y los dos viajeros árabes que visitan este reino musulmán. 

 
Esta recopilación de fuentes narrativas árabes, pese a haber seguido el 

criterio de importancia, no ha habido exclusiones al no haber más autores 
árabes de los que aquí se citan que hablen en particular de la Vega de 
Granada y el Soto de Roma, al menos en época medieval. La evolución del 
paisaje en la Vega y, en lo que posteriormente se conocerá como Soto de 
Roma, a grandes rasgos, es evidente. Partimos de una Vega de Granada 
prácticamente inculta (solo cultivada en algunas zonas pobladas y pequeños 
reductos) en el siglo X d. C., con algunas acequias que se irán desarrollando 
cada vez más y ramificando en otras nuevas con el paso de los siglos, hasta 
llegar a su cenit en el siglo XIV d. C. Buena muestra de ello nos la da Ibn al-
Jaṭīb en sus obras, en las que nos menciona una Vega plenamente cultivada, 
desarrollada y próspera, con más de trescientos asentamientos de diversa 
entidad, enumerados por el visir granadino, de los cuales cincuenta tenían 
mezquita mayor.  

 
Es importante recalcar que, pese a parecer que la zona más cercana a 

la ciudad de Granada era la más desarrollada agrícola y económicamente, no 
es así. La relación de poblamiento que realiza Ibn al-Jaṭīb facilita la imagen de 
lo que sería el Soto de Roma. Las acequias serian utilizadas para el riego de 
los campos en ambas márgenes del Genil, que cruza este paraje, y los cultivos 
son narrados por los diferentes autores y viajeros árabes desde el siglo X d. C. 
hasta el XV d. C. Estos son la caña de azúcar, hortalizas, vides que darían 
uvas de distintas variedades, almendros que darían frutos secos, higos, 
naranjas, granadas, melocotones y lino para las vestimentas y cordeles. Es 
posible que la menciones que hacen las distintas fuentes sean de forma 
generalizada y no realicen una enumeración exhaustiva de todos los cultivos, 
ya que sabemos que por ejemplo la berenjena es introducida por los 
musulmanes en España, pero no es mencionada en estas fuentes. 

 
También se cita el conocimiento de dos tipos de poblamientos o 

alquerías, las que son de muchos vecinos y las que pertenecen a uno o a 



pocos propietarios. Por lo que nos dice Ibn al-Jaṭīb (en sus obras Ihata y 
Lamha), fue Asquerosa (Valderrubio) una alquería que pertenecía a la familia 
real nazarí, y en concreto a las reinas moras141. Esto contiene la pregunta 
sobre qué es realmente el término que hace referencia a las alquerías 
propiedad de unos pocos, como bien ha mencionado en diversos trabajos la 
profesora Carmen Trillo. En las alquerías de un solo propietario habría 
agricultores que arrendarían las tierras. Esta cuestión sería extensible a otras 
zonas como Cijuela, definida como almunia real por Ibn al-Jaṭīb. En cambio, 
Chauchina y el Jau, mencionada también por el visir, y que trabajó el profesor 
Rafael Peinado Santaella según textos árabes romanceados142, son 
denominadas alquerías-village, es decir, constitución de un conjunto 
relativamente homogéneo de casas y de tierras dependiente de varios 
propietarios, o de una comunidad de productores.  

 
La documentación árabe, tanto inédita, que poco a poco va saliendo a la 

luz, como la romanceada, ha sido, y es, una de las principales fuentes de 
información sobre el Reino Nazarí de Granada y su Vega. Esta ha servido 
como laboratorio de estudio de los periodos comprendidos entre los siglos X y 
XIV d. C., y fundamentalmente del XIII y XV d. C. Son muchas las preguntas 
aún sin respuesta, como puede ser el momento inicial de la expansión del 
regadío y el impacto que este tuvo en las comunidades rurales que vivían en la 
Vega de Granada y cómo esto afectó al paisaje, así como la importancia de las 
especies cultivadas, su adaptación, transformación y evolución de los tipos de 
cultivo. Pese a los datos que arrojan otras zonas de al-Andalus no se pueden 
aplicar a la Vega de Granada y el entorno del Soto de Roma simplemente 
porque no casan. El mundo andalusí no era invariable y homogéneo, sino que 
cambiaba según la zona, y ejemplo de ello es esta regios que fue la que mayor 
tiempo estuvo bajo domino musulmán. Por otro lado, la Vega de Granada es 
ejemplo de cómo las poblaciones que desde un inicio se asientan en un 
territorio son modificadoras del ecosistema que las rodea, y posteriormente la 
ciudad, entidad superior, dominadora del territorio y poblaciones de menor 
tamaño que se repartirían por la Vega.  

 
Sin embargo, y esta idea es fundamental, las sociedades rurales son, 

como en cualquiera de las sociedades preindustriales, el verdadero motor de la 
Granada principalmente nazarí y castellana, y la relación de estas poblaciones 

 
141 Es resaltable el entorno de lo que actualmente se conoce como Pinos Puente 
(Alitaje, Escúzar, Daragedid, etc.) por la posesión de estas tierras por la Familia Real 
Nazarí, y su denominación como las mejores tierras de la Vega de Granada, las de 
mayor precio por marjal y las más productivas. Algunas de estas tierras eran 
propiedad de las llamadas reinas moras, que en última instancia serían la madre de 
Boabdil, sus hermanas y familiares próximos, los que tendrían amplias zonas de 
cultivo y almunias en esta parte de la Vega, como es constatable en la zona del Alitaje, 
al sur de las actuales Pinos Puente y al norte de Fuente Vaqueros. Ejemplo de ello es 
el pueblo llamado Valderrubio, cuyo nombre original es Asquerosa y que pertenecía a 
las mujeres de la familia real nazarí. 
142 PEINADO SANTAELLA, R.G. “Una aportación documental sobre el poblamiento, el 
paisaje agrario y la propiedad de la tierra de dos alquerías de la Vega de Granada: 
Chauchina y el Jau a finales del período nazarí”, en Revista del Centro de Estudios 
Históricos de Granada y su Reino (Granada), 10-11 (1996-1997) 19-92. 



rurales con la ciudad en todo momento se presenta con un carácter recíproco. 
Y, aunque algo sea alterno, eso no significa que no pueda cambiar. Las 
sociedades que se establecieron en la Vega de Granada organizaron su 
espacio de acuerdo con sus propias costumbres y tradiciones. Tanto los recién 
llegados como los habitantes originales adoptaron prácticas unos de otros, 
fusionándose gradualmente, pero siempre sobre la base preexistente. El 
paisaje de la Vega refleja tanto los cambios como las continuidades, 
evidenciando la constante interacción entre el ser humano y el entorno natural. 
En otras palabras, muestra las dinámicas que, de diversas maneras, han dado 
forma al paisaje.  

 
 

XIV. BIBLIOGRAFÍA 
 

AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ, A., ANDRES, M., CATALÁN, D., y 
PÉREZ, G., Crónica del Moro Rasis. Fuentes Cronísticas de la Historia 
de España, vol. 3, Seminario Menéndez Pidal, Madrid 1975, Universidad 
de Madrid, Facultad de Filosofía y Letras. Editorial Gredos (original 
publicado en el c. 979 o 919 d. C.). 

ABD ALLAH B. BULUGGIN, LÉVI-PROVENÇAL, E, y GARCÍA GÓMEZ, E., El 
siglo XI en primera persona: las “Memorias” de ’Abd Allah, último Rey 
Zirí de Granada destronado por los Almorávides (1090), 2018, 2ª ed., 
Alianza Editorial. 

BERNÁLDEZ, A., y ZAMORA, J., Historia de los Reyes Católicos D. Fernando 
y Da Isabel. Crónica inédita del siglo XV escrita por el Bachiller ---. 1856, 
Imp. José María Zamora. 

BLOCH, M., BLOCH, E., LE GOFF, J., ZASLAVSKY, D., y JIMÉNEZ, M., 
Apología para la historia, o, El oficio de historiador (2ª. edición revisada), 
2001, Fondo de Cultura Económica. 

BUSTANI, A., y QUIRÓS RODRÍGUEZ, C., Fragmento de la época sobre 
noticias de los reyes nazaritas o Capitulación de Granada y emigración 
de los andaluces a Marruecos = Kitab Nubdat al-`asr fi ajbar muluk Bani 
Nasr. ublicaciones del Instituto General Franco de Estudios e 
Investigación Hispano-Arabe, Sección 2ª, 2. Larache 1940, Boscá. 

CARVAJAL LÓPEZ, J. C., El poblamiento altomedieval en la Vega de Granada 
a través de su cerámica, Granada 2007, Universidad de Granada. 

CUEVAS PÉREZ, J., “En torno a dos fortalezas granadinas llamadas ‘Tájara’”, 
Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino 
(Granada), 10-11(1996-1997) 93-114.  

CUEVAS PÉREZ, J., “La toponimia de la Vega de Granada según la Crónica 
del «Halconero»”, Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada 
y su Reino (Granada), 17 (2005) 169-210. 

COMAS, M., «Ahmad b. Anas b. `Umar, al-Dila’i Al-'Udri». Diccionario 
Biográfico Español. Real Academia de la Historia. 
http://dbe.rah.es/biografias/24079/ahmad-b-anas-b-umar-al-dilai-al-udri. 
[Consultado el 10/02/2025] 



CHABANA, y CHABANA, MOHAMMED KAMAL., Mi`yar al-ijtiyar fi dikr al-
ma`ahid wa-l-diyar. Rabat], Rabat 1977, Instituto Universitario de la 
Investigación Científica. 

GAMAL ABDUL NASIR ZAKARIA, La España musulmana en la obra de Yaqut 
(s. XII-XIII): repertorio enciclopédico de ciudades, castillos y lugares de 
al-Andalus : extraído del Mu’yam al-buldan (diccionario de los países). 
Granada 1974, Universidad de Granada, Seminario de Historia del Islam. 

ESPINAR MORENO, M., “Consideraciones sobre el regadío de la Vega de 
Granada. Repartimientos musulmanes (siglos XII-XVI)”, en Chronica 
nova: Revista de historia moderna de la Universidad de Granada 
(Granada), 18 (1990) 121-154 

ESPINAR MORENO, M., Medina Elvira. Ciudad para la arqueología granadina. 
Granada 2001, Método. 

ESPINAR MORENO, M., Estudios sobre aguas de Granada y el Albaicín, 2018, 
Hum-165 libros epccm.cpm 

GARRIDO ATIENZA, M., y ESPINAR MORENO, M., Los Alquezáres de 
Santafé (Ed. facs.), Granada 1990, Universidad de Granada. 

HARTLEY, L. P., The Go-between. 1958, Penguin. 
HERNÁNDEZ BENITO, P., La Vega de Granada a fines de la Edad Media 

según las rentas de los Habices. Granada 1990, Diputación Provincial de 
Granada. 

IBN FAḌL ALLĀH AL-ʽUMARĪ, A., y GAUDEFROY-DEMOMBYNES, M., 
Masalik el absar fi mamalik el amsar I. L'Afrique, moins l'Egipte, 
Bibliothèque des géographes árabes, 2. París 1927, Librairie Orientaliste 
Paul Geuthner. 

JIMÉNEZ MATA, M., La Granada islámica: contribución a su estudio 
geográfico-político-administrativo a través de la toponimia. Granada 
1987, Universidad de Granada. 

JIMÉNEZ MATA, M.; BOSCH VILÁ, J., y MOLINA LÓPEZ, E., La Granada 
islámica: contribución a su estudio geográfico-político-administrativo a 
través de la toponimia, 1987. 

LEVI DELLA VIDA, G., “Il regno di Granata nel 1465-66 nei Ricordi di un 
viaggiatore egiziano”, en Al-Andalus, I (1933). 

LÓPEZ LÓPEZ, A., Un tratado agrícola andalusí anónimo (Kitab fi tartib awqat 
al-girasa wa-l-magrusat): edición, traducción y estudio con glosario. 
Granada 1991, Universidad. 

MAESTRO GONZÁLEZ, M., Kitab ar-Rawd al-mi`tar (Textos medievales, 10), 
Valencia 1963, Gráficas Bautista. 

MALPICA CUELLO, A., “El paisaje vivido y el visto. Asentamientos y territorio 
en el Reino de Granada al final de la Edad Media”, en  Arqueología 
medieval, 4 (1966) 37-58. 

MALPICA CUELLO, A., y MAY, T., “La prospección y los recursos naturales. El 
paisaje vegetal de la zona de Salobreña”, en ARMADA, D. (coord.), La 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=399
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=399


prospección arqueológica: Segundos Encuentros de Arqueología y 
Patrimonio, Salobreña 1997, pp. 185-224. 

MARTÍNEZ VÁZQUEZ, L., La vega de Granada: Transformación y cambio de 
los paisajes entre el Reino Nazarí y el Reino de Granada, Granada 2016, 
Universidad. 

MOLINA LÓPEZ, E. y JIMÉNEZ MATA, M.ª C., “La propiedad de la tierra en la 
Vega de Granada a finales del siglo XV: el caso de Alitaje”, Anaquel de 
Estudios Árabes, 12 (2001) 449-480. 

MOLINA LÓPEZ, C., y CASCIARO, J. M., Historia de los reyes de la Alhambra: 
El resplandor de la luna llena acerca de la dinastía nazarí = (Al-Lamha 
al-badriyya) (2.ª ed. act.]. ed.). Granada 2010, Universidad. 

ORFILA PONS, M.; MAESO TAVIRO, C.; SÁNCHEZ LÓPEZ, E., y MORENO 
PÉREZ, S., “La ocupación rural de la Vega de Granada. Villae, aceite y 
vino”, en NOGUERA, J.A., y ANTOLINOS, J.A. (coords.), en Anales de 
Prehistoria y Arqueologia, 27-28 (2011-2012) 421-429. Ejemplar 
dedicado a: De vino et oleo Hispaniae. Áreas de producción y procesos 
tecnológicos del vino y el aceite en la Hispania romana. Coloquio 
Internacional. 

ORIHUELA, A., y GARCÍA-PULIDO, L. J., “El suministro de agua en la Granada 
islámica”, en NAVASCUÉS, P. (coord.), Ars Mechanicae: Ingeniería 
Medieval de España, CEHOPU- Fundación Juanelo Turriano, Madrid 
2008, pp. 143-150. 

PEINADO SANTAELLA, R.G., “Una aportación documental sobre el 
poblamiento, el paisaje agrario y la propiedad de la tierra de dos 
alquerías de la Vega de Granada: Chauchina y el Jau a finales del 
período nazarí”, en Revista del Centro de Estudios Históricos de 
Granada y su Reino (Granada), 10-11 (1996-1997) 19-92. 

PUNICA GRANATUM. En Patronato de la Alhambra. https://www.alhambra-
patronato.es/elemento-del-mes/el-granado-062012, [Consultado el 
8/02/2025]. 

QAYSIES, Gran Enciclopedia de España Online, 
https://gee.enciclo.es/articulo/qaysies, [Consultado el 20/01/2025]. 

SECO DE LUCENA, L., “Sultana madre de Boabdil”, en Al-Andalus: Revista de 
las Escuelas de Estudios Árabes de Madrid y Granada, vol. 12, 2 (1947) 
359-390. 

SECO DE LUCENA PAREDES, L., Documentos arábigo-granadinos. Instituto 
de estudios islámicos, 1961. 

SÁNCHEZ MARTÍNEZ, M., La cora de Ilbira (Granada y Almería) en los siglos 
X y XI, según al-Udri (1003-1085), 2011. 

SIMONET, F., Descripción del Reino de Granada sacada de los autores 
arábigos, 711-1492... (Ed. facs.), 1979, Apa-Oriental Press. 

TRILLO SAN JOSÉ, C., La Alpujarra antes y después de la conquista 
castellana, Granada 1994, Universidad de Granada. 



TRILLO SAN JOSÉ, C., Agua, tierra y hombres en al-Andalus: la dimensión 
agrícola del mundo nazarí. Grupo de Investigación “Toponimia, Historia y 
Arqueología del Reino de Granada”, 2004. 

TRILLO SAN JOSÉ, C., “La Vega de Granada al final de la Edad Media (siglos 
XIV-XVI): almunias versus alquerías”, en Reti Medievali Rivista, 18 (2) 
(2017) 123-148. 

VALERA, D., y CARRIAZO Y ARROQUIA, J., Crónica de los Reyes Católicos. 
Centro de Estudios Históricos, 1927. 

VALLVÉ BERMEJO, J., “Notas de metrología hispano-árabe. El codo en la 
España musulmana”, en Al-Andalus, 41:2 (1976) 339-354.ç 

VISIR. Diccionario de la lengua española, https://dle.rae.es/visir.  [Consultado 
6/02/2025] 

VILLANUEVA RICO, M.ª C. Habices de las mezquitas de la ciudad de Granada 
y sus alquerías. Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 1961. 

VILLANUEVA RICO, M.ª C., Casas, mezquitas y tiendas de los habices de las 
iglesias de Granada. Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 1966. 





 

Escurialensia, 3 (2025) - ISSN 2990-1499 

 

Gráfica incaica: algunas formas del registro y comunicación de datos 

Inca graphics: some forms of data recording and communication 

 

Margarita E. GENTILE LAFAILLE1 

para Hiroshi Molina Hatano 

 

Resumen: Además de quipu y tocapu, durante el Tahuantinsuyu se 
potenciaron otras formas preincaicas de registrar, almacenar y comunicar 
datos. Sus soportes, en general, eran frágiles y muchos no se conservaron 
intactos pero las noticias coloniales ayudan a reconocer que fueron parte de 
esos conocimientos y prácticas. 

Abstract: In addition to quipu and tocapu, during the Tahuantinsuyu other pre- 
Inca forms of recording, storing and communicating data were strenghened. Its 
supports, in general, were fragile and many were not preserved intact, but 
colonial news helps to recognize that they were part of that knowledge and 
practices. 

Palabras clave: Tocapu - quipu - sartas de cuentas - cantares - tablas - 
bastones y flechas 

Keywords: Tocapu - quipu - strings of beads - recited songs - boards - sticks 
and arrows 

 

  

 
1 Ex Investigador CONICET – Museo de la Plata. Ex Profesor titular ordinario, cátedra 
Instituciones del Período Colonial e Independiente, Universidad Nacional de las Artes, 
Buenos Aires. Correspondiente por la Academia Nacional de la Historia, Perú. 
margagentile@yahoo.com.ar 



 

SUMARIO: 

 I. Introducción 

 II. Un poco más acerca de quipu y tocapu 

 III. Sartas de cuentas 

 IV. Maquetas de edificios y paisajes 

 V. Cantares, tablas con señas de colores y más quipu 

 VI. Bastones y flechas 

 VII. Comentarios 

 VIII. Fuentes y bibliografía 

 IX. Agradecimientos 

 
Recibido: enero 2025 

Aceptado: marzo 2025 

  



 

I. INTRODUCCIÓN 

 En el Cusco prehispánico se implementaron formas de registro, archivo y 
comunicación de datos como una de las condiciones previas a la fundación del 
Tahuantinsuyu, usuales desde el gobierno de Viracocha Inca, perfeccionadas 
por su hijo Pachacutec y potenciadas por Topa Inca Yupanqui al expandir esa 
organización agropecuaria, sociopolítica y religiosa a lo largo de la cordillera de 
los Andes. En lo que sigue preferimos, a falta de otra, ésta cronología relativa. 

 Excepto quipu, -manojos de cuerdas de colores con nudos a modo de 
asientos contables y, tal vez, literarios-, una supuesta forma de comunicación 
se nombró tocapu; por su forma y colores se la incluyó en los estudios de Arte 
andino desde mediados del siglo XX2. 

 En ambos casos eran, respectivamente, alineamientos de nudos y de 
pequeños dibujos enmarcados que sugerían al observador moderno la 
posibilidad de una forma de expresión escritural3. 

 También, en ambos casos se carecía de los respectivos contextos de 
época que hubiesen permitido descifrar sus significados ya que esas piezas 
procedían de saqueos de sitios pre y posthispánicos y, -excepto quipu-, no 
tuvieron continuidad etnográfica. Ésta última es fácilmente comprobable en 
aspectos de la organización prehispánica que conservaron su funcionalidad ya 
que la adversidad del medio ambiente andino se emparejó con los desafíos de 
la vida urbana, de manera que las pervivencias prehispánicas son notables en 
los ámbitos laboral y religioso. En cuanto a la conservación de técnicas útiles 
en la vida diaria, algunas necesidades requerían quipu sencillos pero no 
tocapu. 

 Los registros y archivos de datos prehispánicos también tenían un lado 
inmaterial; según los cronistas coloniales, ciertos recitados de viva voz y 
pautados con instrumentos musicales recordaban y transmitían Historia y 
oraciones religiosas. 

 
2 Una recopilación y resumen de las teorías acerca de tocapu en KAUFFMANN DOIG, 
F., “Hatunmachay y sus “tocapus pétreosˮ, en Quingnam, (Trujillo), 4 (2018) 7-32. 
Esos tocapu pétreos, además de ser rectangulares, no reproducen figuras como la que 
se pueden ver en la ropa de los jefes indígenas coloniales. Por otra parte, Raúl Porras 
Barrenechea no se refirió a tocapu al tratar acerca de la escritura incaica. 
3 En particular, estos tocapu son cuadrados de unos 2,5 cm de lado; se los encuentra 
alineados en textiles con dibujos rectilíneos y multicolores en su interior. Sin entrar a 
discutir si De la Jara y Barthel los tomaron en cuenta, es notable que en el sistema de 
comunicación materializado en los llamados glifos mayas, según el registro de los 
dibujados por Landa a partir de los códices que ordenó quemar (¿1566?) y en el de los 
esculpidos en los monumentos de Palenque publicados por Brasseur de Boubourg 
(1866), los diseños comunicacionales estaban enmarcados en formato redondo y 
cuadrado, respectivamente, Real Academia de la Historia, Madrid (en adelante, RAH) 
Signatura: 9/5153. Relacion de las cosas de Yucatan [Manuscrito] / sacada de lo que 
escrivio el padre fray Diego de Landa de la orden de Sto. Francisco. BRASSEUR DE 
BOUBOURG, CH.E., Recherches sur les ruines de Palenqué et sur les origines de la 
civilisation du Mexique, 1866 Paris. 



 

 La espectativa de que los indios del Perú dejasen de usar esos medios 
de comunicación antes de fines del siglo XVI estaba en el trasfondo de 
afirmaciones reiteradas como que “los indios del Perú no tenían letrasˮ4, pero el 
cambio hacia la caligrafía europea no se dio ni a la velocidad ni de la manera 
esperadas por los funcionarios hispanos sino que la escritura fonética pasó 
antes por su uso para escribir en las lenguas vernáculas5. 

 En trabajos previos traté acerca de las formas incaicas para registrar y 
transmitir datos según autores quinientistas y hasta principios del siglo XVII; 
sus textos se respaldaban en testimonios de funcionarios incaicos y objetos 
prehispánicos, o en sus inmediatas versiones coloniales. También me referí 
brevemente a objetos funcionalmente similares; de los mismos habían quedado 
noticias o fragmentos aislados dada la fragilidad de la materia prima con la que 
habían sido manufacturados6. 

 En el lapso transcurrido hasta hoy esos asuntos -comunicar, registrar, 
archivar, decodificar-, se perfilaron mejor de manera que antes de 
considerarlos, en lo que sigue repasaré primero las dos formas de la llamada 
“escritura incaicaˮ que se popularizaron en cantidad de trabajos, casi todos 
ellos en la red global, a la que remito. 

II. UN POCO MÁS ACERCA DE QUIPU Y TOCAPU 

 Hoy se acepta, en general y después de más de doscientos años de 
discusiones, que la llamada “escritura incaicaˮ no era fonética pero, como 

 
4 ACOSTA, J. de, “Historia Natural y Moral de las Indiasˮ, en Obras …, Madrid 1954 
[1590], pp. 184-185, p. 189. MURÚA, M. de, Historia del origen y genealogía real de 
los Reyes Inças del Perú, Madrid 1946 [1600], p. 169. ÁVILA, F. de, Dioses y hombres 
de Huarochirí, Lima 1966 [1598?], p. 19. COBO, B., Historia del Nuevo Mundo, Madrid 
1964 [1653] II, p. 143, etcétera. Es curioso que Cobo, quien escribió a mediados del 
siglo XVII, iterase algo así. 
5 Además de la recopilación del jesuita Ávila (1598?), entre otros ITIER, C., Les textes 
quechuas coloniaux: une source privilégiée pour l'histoire culturelle andine, en Histoire 
et Société de l'Amérique latine, Paris 1995. DURSTON, A., “La escritura del quechua 
por indígenas en el siglo XVII. Nuevas evidencias en el Archivo Arzobispal de Lima 
(estudio preliminar y edición de textos)ˮ, en Revista Andina (Cusco) 37 (2) (2003) 207-
236. 
6 GENTILE L., M.E., “La pichca: oráculo y juego de fortuna (su persistencia en el 
espacio y tiempo andinos)ˮ, en Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos 
(Lima), 27 (1) (1998a) 75-131. IDEM, “Un relato histórico incaico y su metáfora 
gráficaˮ, Revista Espéculo (Madrid), 36 (2007) 1-16. IDEM, “Tocapu: unidad de sentido 
en el lenguaje gráfico andinoˮ, en Revista Espéculo (Madrid), 25 (2010) 1-25. IDEM, 
“El censo de los runa: datos y reflexiones sobre los Incas en el Collasuyuˮ, en Nueva 
Corónica (Lima), 2 (2013) 91-120. IDEM, “El tocapu 285: consideraciones acerca de la 
llamada “escritura incaicaˮˮ, en Revista Arkeos (Lima), 3-2 (2008) 1-17. Acerca del 
origen de muchos de esos datos y su confrontación con objetos prehispánicos ver 
IDEM, “Rimani, quellcani, yuyani. Notas sobre las formas de registro, conservación y 
uso de datos durante el Tahuantinsuyuˮ, en Sequilao (Lima), 12 (1998b) 43-63. IDEM, 
“Algunos aportes de Joan de Santa Cruz Pachacuti a su biografía, y a la Historia 
andina prehispánica y colonialˮ en Escurialensia (San Lorenzo de El Escorial), 1 (2023) 
1-42. 



 

medio de comunicación, el interés en descifrarla se focalizó en un objeto: quipu 
y, desde mediados del siglo XX, también en una representación gráfica a la que 
se llamó tocapu. 

 Pero solamente el quipu había probado ser el formato de registro y 
archivo de datos prehispánicos hasta fines del siglo XVI. Luego, unas versiones 
sencillas de cuerdas de colores con nudos continuaron usándose durante la 
Colonia para llevar cuenta de algo preciso; por ejemplo, los párrocos de indios 
aceptaban que sus feligreses “leyesenˮ sus pecados en un quipu7, y las 
autoridades coloniales admitían en juicios e informaciones las declaraciones de 
los lectores especializados -los quipucamayo- basadas en sus archivos8, 
particular documentación que, además, era citada por algunos cronistas como 
respaldo de sus libros de noticias9. 

 El valor testimonial de los quipu incaicos quedó probado también en su 
aspecto negativo ya que hubo quienes tuvieron interés en destruirlos sea 
porque los “pasaban en limpioˮ a otro manojo de cuerdas nuevas, sea porque 
les contradecían como testimonio; y cualquiera de esas razones fue aceptada 
por los investigadores del siglo pasado quienes notaron que tanto había quipu 
con cuerdas colgantes cortadas como las mismas con agregados anudados10. 

 Tras el impulso y declive de los estudios modernos de quipu desde el  

punto de vista de las matemáticas no-andinas quedaba en pie la posibilidad de 
su uso literario. Desde mediados del siglo XX en adelante, a partir de noticias 
de muy diversa procedencia y calidad, se trató de generar una teoría que, 
salteando los inexistentes testimonios de los usuarios prehispánicos, 
permitiese la interpretación de quipu prehispánicos y coloniales11. 

 En cambio, los quipu etnográficos eran exhibidos y explicados por sus 
usuarios. Acepto que estos ayudamemoria son buenos objetos de estudio pero 
solo si se considera su uso y función en su contexto, no en la aplicación 
retrospectiva de sus interpretaciones a la Colonia y, menos aun, al 
Tahuantinsuyu. 

 
7 ACOSTA, o.c., 1954 [1590], p. 190. ARRIAGA, P. J. de, La extirpación de la idolatría 
en el Perú, Madrid 1968 [1621] p. 246, p. 251. 
8 ACOSTA, o.c., 1954 [1590], p. 189. LEVILLIER, R., (comp.), “Información hecha en el 
Cuzco ... acerca de las costumbres que tenían los incas del Perú antes de la conquista 
española ...ˮ, en Gobernantes del Perú. Cartas y Papeles del siglo XVI, Madrid 1921-
1926, IX, p. 283. ESPINOZA SORIANO, W., “Los huancas, aliados de la conquista. 
Tres informaciones inéditas sobre la participación indígena en la conquista del Perú. 
1558-1560 – 1561ˮ, en Anales de la Universidad del Centro (Huancayo), 1 (1971) 20, 
entre otros autores. 
9 MURÚA, M. de, Historia General del Perú, Madrid 1987 [1613], p. 56, entre otros 
autores. 
10 RADICATI DI PRIMEGLIO, C., Introducción al estudio de los quipus, Lima 1951, p. 
74. 
11 VARIOS, Sistemas de notación inca: Quipu y Tocapu, Lima 2009. VARIOS, Atando 
cabos, Lima 2011. 



 

 El quipu etnográfico se usó para contar el ganado; calidad y color del hilo 
indicaban la clase de animales, sus características y circunstancias12. También 
se usaron cuerdas con nudos para contar los días de asistencia de los 
operarios al trabajo en las minas13, los días que mediaban entre dos 
encuentros o compromisos, etcétera14. 

 
 

Imagen 1. Lectura etnográfica de un quipu para llevar la cuenta anual de las vacas de 
un pastor de Laramarca (Huancavelica, Perú, mediados del siglo XX)15 

 En cuanto a dibujos enmarcados en cuadrados -mal llamados tocapu- no 
se los halló aplicados a ningún tipo de registro contable sino más bien a 
demostrar la jerarquía de quien vestía las prendas en que estaban tejidos, 
como bandas sobre la frente, en los huaco-retrato de la cultura Moche; estos 
diseños preincaicos son austeros y escasos16. 

 La investigación que generó nuevas expectativas sobre la existencia y 
desciframiento de una “escritura incaicaˮ representada por esos pequeños 
cuadrados alineados que incluían dibujos multicolores fue la que emprendió 
Victoria de la Jara quien, a partir de su interpretación de un párrafo de un 

 
12 VARIOS, El quipu colonial. Estudios y materiales, Lima 2013. La fibra producida por 
cada tipo de animal la reconoce el pastor en su textura al tacto y también por el olor. 
13 KAUFFMANN DOIG, F., Manual de arqueología peruana. Editorial Peisa, Lima 
1971, p. 27, fig. 27. Hay padrones en base de cuero y en base de madera. 
14 LOZA, C.B., “El modelo de Max Uhle para el estudio de los quipus, a la luz de sus 
notas inéditas de trabajo de campo (1894-1897)ˮ, en Indiana, (Berlín), 16 (2000) fig.6, 
p. 15. 
15 Según SOTO FLORES, F., “Los kipus modernos en la comunidad de Laramarcaˮ, en 
Revista del Museo Nacional, (Lima), XIX-XX (1950-1951) 302. 
16 Recopilaciones y estudios de piezas de la cultura Moche para comparar, entre otros, 
en DONNAN, Ch.B. & McCLELLAND, D., Moche fineline painting. Its evolution and its 
artists. Fowler Museum of Cultural History, Los Angeles.1999. WOŁOSZYN, J.Z., Los 
rostros silenciosos. Los huacos retrato de la cultura Moche, Lima 2008. 



 

cronista tardío sobre cosas que los indios adoraban desde el tiempo de Guayna 
Cápac inició el relevamiento sistemático de dichos diseños17. En sus trabajos 
nunca precisó el origen de sus datos ni en cuanto a los soportes ni a las 
colecciones en las que se encontraban. Su dato básico decía: 

“... que entre sus muchos ídolos [los indios] tenían un aspa y un signo 
como de escribir cuadrado y atravesado como cruz; muchos decían ser 
cruz, porque con ella se defendían de las fantasmas de la noche y la 
ponían a los niños en naciendo; que parece que fué como una manera de 
profecía de la venida de los cristianos en este mismo tiempo a este dicho 
Reino, que fué el año de mil y quinientos y treinta y tres.ˮ18. 

 

 

 

Imagen 2. 
 “Croix traversée ou aspeˮ que, según 
De la Jara, era el signo de Atahualpa 

 Este cronista -que escribió avanzado el siglo XVII- dijo “un signo como 
de escribir cuadrado y atravesado como cruzˮ no con relación a un signo de 
una escritura prehispánica sino para referir su forma -por comparación- a las de 
las rúbricas de algunos escribanos coloniales que a veces iban acompañadas 
con signos cuadrados que contenían, a su vez, otros dibujos. 

 Asimismo, de lo dicho por Murúa no se podía deducir que el cuadrado 
con el aspa fuese el atributo de Atahualpa19 ni derivar la afirmación de que 
dentro de las figuras cuadradas hubiese signos de una escritura logográfica, ni 
que tomando en cuenta la mayor frecuencia de ciertos dibujos se pudiesen leer 
los nombres de dioses y monarcas como se había hecho al descifrar las 
escrituras prelatinas20. 

 Esos dibujos inscritos en cuadrados se encontraban en camisetas (uncu) 
de gran calidad (cumbi) tejidas durante la Colonia en los que habían sido 

 
17 DE LA JARA, V., “Vers le dechiffrement des écritures anciennes du Pérouˮ, en La 
Nature, (Paris), 3387 (1967) p. 241. 
18 MURÚA, M. de, Historia del origen y genealogía real de los Reyes Inças del Perú, 
Madrid 1946 [1600], p. 78. 
19 Sobre el cuadrado con aspa interior ver GENTILE L., M. E., “Supervivencia colonial 
de una ceremonia prehispánicaˮ, en Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos 
(Lima) 23-1 (1994) p. 79. IDEM, “La pichca …ˮ, o.c. 
20 DE LA JARA, V., “El desciframiento de la escritura de los Inkasˮ en Arqueología y 
Sociedad, (Lima), 7-8 (1972) 75-84. IDEM, Introducción al estudio de la escritura de 
los Inkas. Instituto Nacional de Investigación y Desarrollo de la Educación, Lima 1975, 
p. 12, p. 49. 



 

obrajes especializados en ropa para el Inca, pero donde los tejedores 
sobrevivientes la manufacturaban para jefes regionales. 

 A partir de las publicaciones de De la Jara, Thomas Barthel denominó 
tocapu tanto a los pequeños cuadrados que se veían en uncu como en los 
vasos de madera coloniales (quero), y como ambos objetos (uncu y quero) 
eran de uso exclusivo de los jefes indígenas afirmó que esas representaciones 
no-figurativas se relacionaban con la elite incaica y “hablabanˮ de ella21. Esta 
investigación y su particular metodología se fueron diluyendo con el transcurso 
de los años ya que ni De la Jara ni Barthel explicaron cómo habían llegado a 
descifrar los tocapu22 de manera que no se pudo continuar esa línea de trabajo. 
Sin embargo, el camino abierto continuó siendo transitado por otros 
investigadores, entre quienes me incluyo y en esta publicación revisaré alguna 
de mis apreciaciones anteriores. 

 Aunque el propósito de este ensayo no es el repaso y discusión 
pormenorizada de la infinidad de trabajos sobre quipu y tocapu, no puedo pasar 
sin decir que las formas y colores que permiten aproximarse a la interpretación 
de ambos deben ser validados con algo mas que sedicentes recuerdos 
genéticamente heredados de los ancestros, razonamientos basados en 
matemáticas no-andinas, la aplicación automática de la historia retrospectiva, o 
todo eso junto, además de otras posibilidades descontextuadas. 

 Y se debe aceptar que la comprensión actual será limitada cuando no 
nula ya que no hay noticia de que los pequeños cuadrados alineados que 
enmarcan diseños multicolores hayan servido para llevar cuentas ni 
registrarlas, ni relatar algún suceso. Mas bien, el significado prehispánico de 
tocapu recopilado en los diccionarios de época fue otro. Veamos. 

 En quechua se entendía “Tocapo, labor en lo que se brosla o texe o en 
vasos, tablas &c.ˮ23. “Tucapu. Los vestidos de lauores preciosos, o paños de 
lauor texidosˮ24. 

 En tanto que en aymara, lengua hablada en el territorio obrajero era: 
“Tocapu amaotta: Hombre de gran entendimiento. / Tocapu chuymani; Idem. / 

 
21 BARTHEL, T.S., “Erste Schritte zur Entzifferung der Inkaschriftˮ, en Tribus 
(Stuttgart), 19 (1970) 80-122. En su biografía en la Wikipedia no figuran estos primeros 
pasos, ni los siguientes, para descifrar la escritura de los Incas. Consulta: agosto 2024. 
22 El archivo de Victoria de la Jara (1917-2000) se encuentra en el American Museum 
of Natural History. 
23 ANÓNIMO (¿A. de Barzana?), Vocabulario y phrasis en la lengua general de los 
indios del Perú llamada quichua y en la lengua española, Universidad Nacional Mayor 
de San Marcos, Lima [1586] 1951, p. 84. 
24 GONÇALEZ HOLGUÍN, D., Vocabulario de la lengua general de todo el Perú 
llamada lengua qquichua o del inca. Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima 
1952 [1608], p. 344. 



 

Tocapu isi: Vestido, o ropa del Inga hecha a las mil marauillas, y assi llaman 
agora al Terciopelo, Telas, y Brocados &c quando quieren alabarlos.ˮ25. 

 Sobre Viracocha, el padre de Pachacutec, se decía que “... fue 
industrioso y inventor de ropas y labores polidas, a que llaman en su lengua 
Uiracochatocapo, ques como entre nosotros el brocadoˮ26. 

 Estas entradas tendían a mostrar que un tipo de trabajo textil muy 
elaborado se llamaba tocapo y, al mismo tiempo, en Tocapu amaotta: Hombre 
de gran entendimiento, se hacía referencia a alguien “elaboradoˮ en cuanto a 
sus conocimientos, es decir, un estudioso, un sabio. 

 En el momento de la redacción de esos diccionarios ya no se tejía ropa 
para el Inca sino para los jefes regionales quienes trataban de revestirse, uncu 
mediante, de una autoridad presuntamente heredada de los pasados jefes 
cusqueños. En otras palabras, las alineaciones de cuadrados multicolores 
surgieron en la Colonia como recurso gráfico con el que algunos jefes 
regionales pretendieron dar visos de su propia pertenencia al grupo gobernante 
incaico a fin de propiciar su propio ascenso social en el nuevo orden hispano. 

 Pero, por una parte están los diseños enmarcados que se aprecian en 
piezas preincaicas y son pocos en su variedad y cromatismo. Y, por otro lado, 
tenemos los diseños en la ropa del Inca o de funcionarios de primera línea 
durante el Tahuantinsuyu que se aprecian en los registros contextuados de los 
atuendos que vestían las estatuillas que representaban al Inca, la Coya y sus 
acompañantes en las ceremonias de capacocha e ytu en los emplazamientos 
prehispánicos27 en Aconcagua y Llullaillaco. Y éstos también son escasos.  

 
25 BERTONIO, L., Vocabulario de la lengua aymara compuesta por el padre..., 1879 
[1612], Leipzig. Parte Primera (español-aymara). IDEM, L., Vocabulario de la lengua 
aymara compuesta por el padre…, 1879 [1612] Leipzig. Parte Segunda (aymara-
español), p. 357. 
26 SARMIENTO DE GAMBOA, P., Historia de los Incas (2da.parte de la Historia 
General llamada Indica), Emecé, Buenos Aires 1943 [1572], pp. 161-162 [cap. 25]. 
27 Digo “prehispánicos” en el sentido de que dichas ceremonias se realizaron antes del 
establecimiento efectivo de los españoles en la región. Durante el estudio de la 
microbiota intestinal de los niños hallados en los cerros El Plomo y Aconcagua se 
encontró Trichuris trichiura, que se supone procedente de Europa. A fin de ajustar un 
poco más la cronología son necesarios estudios sobre el tema y, sobre todo, tomar en 
cuenta que los hechos registrados por la Historia de la conquista del Tahuantinsuyu no 
sucedieron todos al mismo tiempo y en todas partes, MOSTNY, G. y otros, “La momia 
del cerro El Plomo”, en Boletín del Museo Nacional de Historia Natural (Santiago de 
Chile), 27-1 (1957) 1-117. ARENAS, G.N. y otros, “Estudio de la microbiota intestinal 
de la momia precolombina del cerro Aconcagua”, en SCHOBINGER, J. (comp.), El 
santuario incaico del cerro Aconcagua, Universidad Nacional de Cuyo, 2001, pp.101-
104. 



 

 En ambos sitios, los diseños en estas prendas incaicas fueron solamente 
los de los uncucuna Tipo A, B y D (sensu Gentile) que, sin embargo, no se 
reprodujeron a escala humana durante la Colonia28. 

 La creación de nuevos diseños durante la Colonia muestra que en su 
momento interpreté correctamente esos diseños prehispánicos ya que los 
mismos decían acerca de circunstancias (alianza, conquista de tierras para 
cultivo y rogativa para evitar la guerra) que solamente podían protagonizar los 
hombres que durante el Tahuantinsuyu vistieron esas prendas las cuales 
vestidas por un jefe indígena colonial ya no tenían razón de ser, y de ahí la 
necesidad de inventar nuevos dibujos. 

 Por ejemplo, la pretensión de algún jefe regional de exhibir el relato de 
su alta posición dentro de su grupo social se podría ver en la figura siguiente, 
cuyo origen y contexto también se desconocen. 

 

 

Imagen 3. A continuación de una buena cantidad de tocapu abstractos, coloniales, hay 
hileras de otros con representaciones figurativas de leones rampantes, guerreros 
indígenas y un corazón que semeja el logotipo de los frailes agustinos. Las 
interacciones tal vez formaran parte de un relato. Estas hileras están tejidas junto al 
borde inferior de un uncu comprado por Adolph Bandelier en Murokata, cerca del lago 
Titicaca, Bolivia, a fines del siglo XIX. Foto cortesía de la Division of Anthropology, 
American Museum of Natural History, New York. Catalogue number B/1500 

 Algunos desaciertos acerca de los tocapu y su función aumentaron a 
partir de la aceptación por parte de Barthel como objeto incaico de una pieza 
cuyo origen, contexto y calidad también se desconocen: el llamado uncu Bliss. 

 En un trabajo previo me referí a la “camiseta de damasco amarilloˮ que 
Quisma mandó en su testamento, fechado en Córdoba de la Nueva Andalucía 
a principios del siglo XVII, que se recuperara. Dí esa pieza por prehispánica 

 
28 El uncu tipo D, de color rojo, se continuó usando, por lo menos hasta la fundación de 
Córdoba de la Nueva Andalucía (1573); es decir, se trataba de prendas tejidas antes 
de esa fecha. Pero el uncu tipo C, color negro, que vestían los pretendientes al ingreso 
a la elite incaica se continuó tejiendo hasta principios del siglo XVII en la gobernación 
de Tucumán, GENTILE L., M.E., “Etnohistoria de una prenda incaica poco común: el 
uncu monocromo (área andina argentina)ˮ, en Cruz de Sur (San Isidro, prov. de 
Buenos Aires), 34 (2019a) 11-92). En otras palabras, estaba latente algún tipo de 
continuidad en lo que hacía a las instituciones incaicas prehispánicas, de donde el 
alcance de las rebeliones de Chalemin y del “incaˮ Bohorquez después no debieran 
haber sorprendido a nadie en la gobernación de Tucumán. 



 

porque el color amarillo identificaba a los guerreros pacaxes que formaron 
parte del ejército con el que Topa Inca Yupanqui conquistó el territorio al sur de 
los salares del altiplano29. 

 Pero hoy noto que en el uncu Bliss la distribución y formas interiores de 
sus cuarenta y ocho diseños, excepto los tipos A y B citados antes, no 
coinciden con los de los uncu y quero coloniales conocidos y falta, además, el 
zigzag bordado de cierta manera en el ruedo que es el rasgo que define los 
uncu prehispánicos, de manera que es verosímil decir que se trata de una 
pieza colonial, por lo menos, como apenas sugerí en aquel trabajo. 

 También en otro trabajo previo (2010) adjudiqué a la época de 
Pachacutec Inca Yupanqui algunos tocapu del uncu Bliss que tenían cuatro 
figuras en su interior, asunto que tendría que ser revisado como un mero 
intento de comprensión de mi parte. 

 

Imagen 4. Sector del uncu Bliss30 en el que se observa el tocapu que girado y reflejado 
forma el diseño del uncu Tipo B (alianza); a su lado, otro tocapu reproduce entero el 
uncu Tipo A. En la pieza entera se puede ver que la línea anterior al remate del ruedo 
carece de los zigzag bordados que caracterizan a los uncu prehispánicos en tallas 
humana y miniatura. Sin embargo, aqui el uncu Tipo A fue copiado incluyéndolo 

 En base a las asociaciones contextuadas en los emplazos ceremoniales 
prehispánicos en Aconcagua y Llullaillaco propuse la interpretación de los dos 
tocapu que figuran en el uncu Bliss que fueron tejidos a escala humana y en 

 
29 GENTILE L., M.E., “Objetos prehispánicos legados en testamentos de indios 
(gobernación de Tucumán, 1608 y 1619)ˮ, en Æquitas, (Valladolid), 2 (2012) 9-43. 
30 Imagen de dominio público en https://museum.doaks.org/objects-1/info/23071 



 

miniatura y que, como dije antes, quedaron corroboradas como únicos diseños 
textiles incaicos, prehispánicos, con significados determinados31. 

 Las miniaturas de personajes masculinos que acompañaron las 
ceremonias de capacocha e ytu en esos volcanes vestían uncu de colores 
enteros, y también eran de colores enteros los uncucuna coloniales 
documentados en la misma región, todos tejidos a escala humana y algunos 
también en miniatura: amarillo, marrón claro, marrón oscuro, negro, rojo o 
verde32. 

 En otro orden, tanto en las prendas que visten las estatuillas como en las 
que visten las cuatro personas transfiguradas en divinidades andinas 
oraculares (huacas), en Aconcagua y Llullaillaco hay cantidad de diseños y 
colores que fueron susceptibles de interpretación aunque no estuviesen 
enmarcados33. 

 Veamos ahora otras maneras de registro y comunicación de datos 
menos consideradas; casi todos sus soportes fueron poco duraderos, en algún 
caso también dispersos, pero interesa mostrar en este ensayo su existencia y 
su continuidad, a veces hasta el siglo XXI. 

 
31 GENTILE L., M.E., “Rimani, …ˮ, o.c. IDEM, “Un relato histórico incaico …ˮ, o.c. 
IDEM, “El tocapu 285 …ˮ, o.c. IDEM, Testamentos de indios de la Gobernación de 
Tucumán (1579-1704), IUNA, Buenos Aires 2008. IDEM, “Iconología del Tocapu 119ˮ, 
en Arqueologìa del Centro Oeste Argentino: aportes desde las IV Jornadas 
Arqueológicas Cuyanas, Mendoza 2009 [sic, por 2010] 269-279. IDEM, “Tocapu: 
unidad de sentido ..ˮ, o.c. IDEM, “Objetos prehispánicos legados …ˮ, o.c. IDEM, “El 
censo …ˮ, o.c. IDEM, “La fundación incaica del oráculo capacocha en el Collasuyu: 
secuelas de una nota a pie de páginaˮ, en Revista Cruz del Sur (San Isidro, provincia 
de Buenos Aires), 22 (2017a) 11-83. IDEM, (2017b). “El Amaru como emblema de los 
Incas del Cusco (siglos XVI-XVII)ˮ, en El Futuro del Pasado (Salamanca), 8 (2017b) 
297-327. IDEM, “Iconología de un diseño incaico en Llullaillacoˮ, en Cruz del Sur (San 
Isidro, prov. de Buenos Aires), 26 (2017c) 127-179. IDEM, “Placas zumbadoras y 
sogas sibilantes asociadas a las capacochacuna del volcán Llullaillacoˮ, en El Futuro 
del Pasado, (Salamanca), 9 (2018) 15-42. IDEM, “Etnohistoria de una prenda incaica 
poco común …ˮ, o.c. IDEM, “Los Incas en el Collasuyu. Notas sobre alianzas 
prehispánicas en el área andina argentinaˮ, en Anuario Jurídico Económico 
Escurialense, (San Lorenzo de El Escorial), 54 (2021a) 579-606. IDEM, “Arte, religión 
y política. Etnohistoria de algunas prendas litúrgicas incaicas procedentes de 
Llullaillacoˮ, en Cruz del Sur (San Isidro, prov. de Buenos Aires), 41 (2021b) 1-110. 
IDEM, “Uncu incaico: ejercicio conjetural de etnohistoria sobre color, uso y función de 
tres prendas de la Colección Doncellas (puna de Jujuy)ˮ, en Revista Cruz del Sur, 
(San Isidro, prov. de Buenos Aires), 44 (2021c) 11-96. IDEM, “Los Incas en el 
Collasuyu II. Actualización de capacocha e ytu como acuerdo de paz regional. Área 
andina argentinaˮ, en Anuario Jurídico Económico Escurialense (San Lorenzo de El 
Escorial), LV (2022) 517-542. IDEM, “El Proyecto “Estudio de las miniaturas … del 
volcán Llullaillaco, Museo de Arqueología de Alta Montaña, Salta. Primera etapaˮ, en 
Bibliographica Americana (Buenos Aires),18 (2022) 47-72. 
32 IDEM, Testamentos de indios…, o.c.; IDEM, “Etnohistoria de una prenda incaica …ˮ, 
2019a, o.c. 
33 GENTILE L., M.E., “Los Incas en el Collasuyu II …ˮ, 2022a, o.c. IDEM, “El Proyecto 
“Estudio …ˮ, 2022b, o.c. 



 

III. SARTAS DE CUENTAS 

 Durante el gobierno de Viracocha Ynga (el “inventorˮ de tocapu, la tela 
similar al brocado) los chanca pusieron cerco al Cusco y estuvieron a punto de 
rendirlo, pero el Hacedor de mundo, Viracocha Pacha Yachachic, se le 
apareció en sueños a Ynga Yupangue, el hijo menor del Inca, prometiéndole la 
victoria. Con esa seguridad el muchacho pidió ayuda a sus tíos y primos 
mientras que su padre y su hermano se refugiaban en el pueblo de Calca, en la 
peña Caquea Xaquixaguana. El ejército cusqueño era inferior al del invasor 
pero el Viracocha Pacha Yachachic envió guerreros que llegaron al Cusco 
desde los rumbos sur y oeste (futuros Collasuyu y Condesuyu, 
respectivamente), y derrotaron a los chanca. El Inca no quiso regresar al Cusco 
y tampoco su heredero directo (en términos hispanos) quedándose ambos a 
vivir para siempre en Calca, a siete leguas de allí, de manera que el vencedor 
de los chanca tuvo que hacerse cargo del gobierno. Una de sus primeras 
acciones fue cambiar su propio nombre por el de Pachacutec Ynga Yupanqui, 
para señalar que a partir de ese momento nada sería igual a lo anterior, y se 
abocó no solo a la reconstrucción del Cusco sino también a continuar con la 
planificación de lo que sería el Tahuantinsuyu. 

 En esa época, el Cusco era un curacazgo más entre los de la región y 
mantenía alianzas con los jefes vecinos quienes habían seguido, sin intervenir, 
las alternativas de la batalla decisiva entre chancas y cusqueños desde las 
alturas de los cerros. Pachacutec los convocó y como vencedor de uno de los 
reinos mas importantes de los Andes -los chancas tenían esa fama- les exigió 
sumisión y les dió ciertas leyes con qué gobernarse. Estuvieron un mes 
reunidos en el Cusco mientras el Inca les explicaba sus “constitucionesˮ; al 
escucharlo enhebraban, cada uno de ellos, una sarta de cuentas de diferentes 
calidades a modo de ayudamemoria34. Esta era una manera de tomar nota bajo 
una forma que podría pasar por un collar ante ojos europeos. 

 Como método de registro debió ser eficaz; en 1788, cerca de Arequipa, 
durante una visita de idolatrías se descubrió que un hechicero había heredado 
de su madre la parafernalia de su oficio, parte de la cual eran “... sartas de 
conchas marinas, piedrecitas, pedazos de plomo, medallas de cobre y 
respadores de cobre a manera de rosario “que es el arte de la sabiduríaˮ...ˮ35. 

 La línea que se puede trazar entre las “constitucionesˮ de Pachacutec y 
“el arte de la sabiduríaˮ de una herborista tardocolonial permite considerar 
desde un punto de vista diverso -aunque complementario del estético- los dos 
collares que llevaba puestos el niño hallado en el emplazo incaico del cerro 
Aconcagua; uno era de semillas36 y otro de cuentas alternadas de mullo 

 
34 FUNDACIÓN BARTOLOMÉ MARCH SERVERA, Palma de Mallorca, España (en 
adelante, FBM), 77-3 Betanzos, Juan de Betanços, Suma y narracion. De los Yngas 
que los yndios nombraron... [1551], cap. 23. SARMIENTO DE GAMBOA, P., Historia 
…, o.c., p.162 [cap.26]. 
35 MILLONES, L., “Los ganados del señor: mecanismos de poder en las comunidades 
andinas (Arequipa, siglos XVII-XIX)ˮ, en Historia y Cultura, (Lima), 11 (1978) 15. 
36 “Estas semillas son muy parecidas a las de Cardiospermum halicacabum, 
sapindácea a la que les atribuímos con algunas dudas. En general las medidas 



 

(Spondylus) y malaquita que, en su momento, propuse que podrían estar 
relacionados con oraciones37. 

 

Imagen 5. “El collar de la momia38 del Cerro Aconcagua. La porción inferior 
corresponde a la izquierda del objeto, según su posición en el cuello del niño 
(Fotografía J.R.Bárcena)ˮ39. La cuenta n° 39 es la que sobresale cerca del borde 
inferior de la foto 

 El hallazgo de ese sitio incaico por andinistas profesionales fue fortuito y 
afortunado; sucedió después que el mismo hubiese colapsado naturalmente 
por el paulatino deshielo provocado por el cambio de clima no estacional40. 

 J. Roberto Bárcena identificó los materiales de las cuentas de ese collar 
y las describió: mullu (Spondylus), lapizlázuli y malaquita. Las talladas en el 
primer material constituyen la mayoría de las que forman el collar que, en su 
opinión, fue enhebrado de manera que la “… disposición de las cuentas excede 

 
coinciden, salvo la altura que es algo menor, tal vez como consecuencia de la presión 
ejercida para perforarlasˮ, ROIG, F. A., “Restos vegetales asociados a la momia del 
Aconcaguaˮ, en SCHOBINGER, J. (comp.), o.c., p. 257. Fotos y figuras del artículo de 
Roig muestran las semillas tan deformadas que para su mejor visualización remito a 
las publicadas en la red global. Nombres vulgares de C.halicacabum: farolito, globito, 
ballarina. 
37 GENTILE L., M.E., “Dimensión sociopolítica y religiosa …ˮ, 1996, o.c., p. 62. 
38 El cadáver se desecó naturalmente, no pasó por una preparación previa a su 
entierro como los de las referenciales momias egipcias. 
39 Según BÁRCENA, J. R.,“El collar de la momia del cerro Aconcaguaˮ. Imagen de 
dominio público en SCHOBINGER o.c., 2001, Fig.2, citando la fuente. 
40 BÁRCENA, J.R., “Pigmentos en el ritual funerario de la momia del Cerro Aconcagua 
(Provincia de Mendoza, República Argentina) ˮ, en Xama (Mendoza), 2 (1989) 61-116. 
GENTILE L., M.E., “Dimensión sociopolítica y religiosa …ˮ, 1996, o.c.. SCHOBINGER, 
J. (comp.), El santuario incaico…ˮ, o.c. 



 

la intencionalidad estética, ha seguido un patrón …ˮ respecto del cual no 
agregó nada mas41. Pero dedicó atención particular a una de las cuentas de 
mullu que parecía haber sido tallada buscando darle la forma de un escarabajo 
como los que se encuentran en las provincias de Mendoza y San Juan, en el 
entorno del Aconcagua. 

 Considerando el asunto de otro modo tenemos que la variedad de las 
materias primas en que se tallaron dichas cuentas ofrecen un efecto visual ya 
que son de tres colores: rojo (mullu), verde (malaquita verde) y azul (malaquita 
azul). Lo mismo en cuanto a sus formas, que se perciben al tacto: lenticulares 
de distintos espesores, y tubulares, muy grandes en comparación con el resto. 
Se destaca, entre todas, la cuenta descrita en detalle por Bárcena. 

 Si se acepta que objetos enhebrados son un ayudamemoria acerca de 
un tema determinado, en este caso se puede decir que color y forma generaron 
un registro complejo y diverso del de otros collares prehispánicos compuestos 
por un solo tipo de cuentas, sean monocromas y lenticulares, o de caparazones 
de moluscos, etcétera. 

 En este punto vale recordar que en el brasero de oro al pie de la estatua, 
también de oro, de uno de los hijos de Pachacutec muerto en una guerra, se 
quemaban diariamente productos vegetales originarios de todos los pisos 
ecológicos del entorno de ese lugar42; en mi opinión, ese gesto reafirmaba día 
tras día, mediante la confluencia de ofrendas de distintas procedencias, la 
conquista del territorio por los Incas luego de una dura batalla43. 

 En esa línea, el collar que llevaba el niño en Aconcagua, en su función 
de ayudamemoria, remitía al mar (mamacocha) a través de las cuentas de 
mullo en tanto que las de malaquita verde y azul -de distintos formatos y 
tamaños- evocaban la tierra árida, tierrosa en grado sumo de los desiertos 
vecinos donde se encuentran bloques disgregados de esas materias primas 
entre las minas de cobre. 

 Capacocha, como celebración de una alianza entre el Inca y jefes 
regionales, y resguadada por la huaca oracular en que se había transfigurado 
el niño y que podía consultarse desde el Cusco mediante la pichca, muestra en 
las cuentas de este collar la incorporación al Tahuantinsuyu de un territorio que 
abarcaba desde el mar hasta el entorno del Aconcagua, por lo menos. Y dicha 
ceremonia se llevó a cabo cuando los cacicazgos costeros de Chincha y 
Chimú, y sus respectivas flotas de balsas que comerciaban con México y las 
islas del Pacífico, ya habían sido incorporados al Tahuantinsuyu.  

 En cuanto al collar de semillas, merecería más atención, ya que -hasta 
donde pude indagar- la planta que las producía no figura entre las utilitarias (en 
sentido amplio) de la época prehispánica. 

 
41 BÁRCENA, J.R., o.c., 2001, p. 320. 
42 FBM, Betanzos, ms.c., cap. 24. 
43 GENTILE L., M. E., “La conquista incaica de la puna de Jujuy - Notas a la crónica de 
Juan de Betanzosˮ, en Xama (Mendoza), 4-5 (1991-1992) 91-106. 



 

IV. MAQUETAS DE EDIFICIOS Y PAISAJES 

 Es muy probable que hubiese dibujos preincaicos que, como mapas, 
sirviesen de guia en un territorio44. Un relato andino recopilado tempranamente 
en la Colonia decía que el Hacedor del mundo hizo a la gente en piedra en el 
sitio de Tiaguanaco / Tiahuanaco, les mostró un mapa pétreo, les ordenó 
subsumirse en la tierra y emerger en determinados lugares que, a partir de ese 
momento, serían los puntos geográficos de origen (pacarina) de cada grupo 
andino (aillu)45: el interior de un volcán, una laguna, una cueva, etcétera. 

 En el acápite anterior vimos que, luego de vencer a los chancas, 
Pachacutec reconstruyó el Cusco; como su padre se había quedado en Calca, 
le envió gente para que le construyeran sus casas, al tiempo que le pidió que 
“... hiciese hacer de barro la figura de los tales edificios ...ˮ46, es decir, una 
maqueta de alfarería. 

 En cuanto a la traza de la ciudad, el nuevo gobernante “... hizo hacer de 
figuras de barro bien ansi como él la pensaba hacer y edificar...ˮ47, y cuando la 
ciudad estuvo terminada convocó a los 

“...vecinos e moradores del fuesen juntos en cierta campaña e raso e 
siendo ansi juntos mandó traer allí la traza de la ciudad e pintura que ansí 
habia mandado hacer de barro e teniendo delante de sí dió e repartió las 
casas e solares ya edificados y hechos ...ˮ48. 

 Lo mismo decía nuestro cronista que hizo cuando repartió las tierras 
alrededor del Cusco: Pachacutec fue con los vecinos “... a cierto sitio do las 
tales tierras estaban pintadas...ˮ49, es decir, ¿había en el lugar grabados 
rupestres, o se desplegaron telas pintadas, o había una maqueta?. 

 Hasta donde se sabe, ni maquetas ni otros objetos que pudiesen 
considerarse mapas incaicos llegaron a nuestra época; por eso llama tanto la 
atención la roca tallada conocida como Piedra de Sayhuite (Abancay, Perú)50, 
ya que 

“Las excavaciones de [Manuel] Chávez Ballón [1943 ms] permitieron 
definir su ubicación real en la cúspide de una pirámide de tres plataformas 

 
44 Alonso de Ercilla decía que escribió parte de su famoso poema sobre hojas secas 
de plátano, ACOSTA, o.c., 1954 [1590] p. 116. 
45 FBM, Betanzos, ms.c., cap. 2. 
46 IDEM, cap. 10. 
47 IDEM, cap. 16. 
48 IDEM, cap. 16. 
49 IDEM, cap. 12. 
50 El sitio se conoce también como Concacha, topónimo interesante a primera vista ya 
que el dios Con no tenía huesos e iba por el aire, como viento por la costa, de sur a 
norte, ROSTWOROWSKI DE DIEZ CANSECO, M., “Origen religioso de los dibujos y 
rayas de Nascaˮ, en Journal de la Société des Américanistes (Paris), 79 (1993) 189-
202. Hasta donde pude indagar, ningún filólogo tomó a su cargo el estudio de 
Concacha como nombre de lugar. ¿O contracción de Concancha, recinto de Con? 



 

superpuestas, de planta rectangular, escalonada, que está junto a unos 
recintos de estilo Inca -con vanos de doble jamba- que indican un 
contexto ritual altamente formalizado.ˮ51. 

 Según otra autora, el tallado cuidadoso de animales, reservorios y 
canales transformaron ese bloque en una fuente simbólica dedicada al culto al 
agua52. 

 En mi opinión se trata de la maqueta de una región en la que había sitios 
de cultivo (chacras) donde iban a dar las correspondientes acequias (larca) y 
reservorios para el agua (cocha) existentes a su alrededor; el todo es una 
expresión escultórica, además, del deseo de que no falte agua de riego en el 
territorio circundante53. 

 

 

Imagen 6. Vista lateral de la Piedra de Sayhuite, distrito de Curahuasi, Abancay, 
c.3500 msnm. Diámetro máx. aprox.: 4 m; altura máx. aprox.: 2,50 m. Foto D. Almeida, 
de dominio público 

 La costumbre andina de representar en volumen, color y forma las 
preocupaciones agropecuarias continuó en el tiempo. En el siglo XX el 
etnógrafo Louis Girault relevó algunos amuletos tallados por los kallawayas, 
herboristas itinerantes que circulaban por las áreas rurales bolivianas. En las 
poblaciones de Chajaya y Curva adquirió varias kkajcha illa talladas en 
alabastro54 que representaban la casa familiar con corrales, animales, huertos 

 
51 LUMBRERAS, L.G., “El adoratorio de Saywite o Concachaˮ, en Moneda Cultural, 
(Lima), 151 (2012) 48-50. 
52 CARRIÓN CACHOT, R., “El culto al agua en el Antiguo Perú. La Paccha elemento 
cultural Pan-andinoˮ, en Revista del Museo Nacional de Antropología y Arqueología 
(Lima), II-1 ([1948] 1955) 15 y stes. 
53 MG, obs.pers., octubre de 1972. 
54 Medidas aproximadas: 15 x 11 x 4 cm. 



 

y graneros, el conjunto acompañado de signos mágicos y -en una de ellas- 
hasta dos zorros que “… representan la inteligencia de los habitantes de la 
casa, de tal manera que “nada pueda contrariar sus proyectosˮ.ˮ55. 

 
 
Imagen 7. Illa o kkajcha illas, en lengua kallawaya. Talla en una sola pieza de 
alabastro. Medidas 4,6 x 21,5 x 10,2 cm. Procedencia: Prov. Juan Bautista Saavedra, 
La Paz. Época contemporánea. Pieza Nro. 8948, Museo Nacional de Etnografía y 
Folklore56. Imagen de dominio público citando la fuente 

 Durante Alasitas, una feria andina que se lleva a cabo en el mes de 
enero para celebrar a Santa Ana, se venden miniaturas de los objetos 
deseados que se pagan con el dinero miniatura que se adquiere al ingreso a la 
feria. Cuando la misma se realiza en área urbana se venden maquetas de 
casas, negocios, talleres, autos, camiones, y dólares y euros fotocopiados. 

 En la feria organizada por migrantes bolivianos en el barrio de Liniers 
(Buenos Aires), hace unos veinte años dichas maquetas eran volúmenes 
formados prolijamente con cartulina de colores; luego pasaron a modelarse en 
cerámica en frio pintada a mano; en 2024 la materia prima eran láminas 
recortadas de acrílico de colores y texturas agregadas (césped, tejas); también 
hay carritos de supermercado (changuito57) en miniatura cargados de 
productos en proporción, además de las tarjetas de crédito para pagarlos. 
Todas las miniaturas, prolijas y exactas, impresionan tanto como sus precios58. 

 
55 GIRAULT, L., Kallawaya. Curanderos itinerantes de los Andes. Investigación sobre 
prácticas medicinales y mágicas, pp. 565 y stes. 
56 Según FERNÁNDEZ MURILLO, M.S., Almas de la piedra. La colección de líticos del 
Museo Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena de producción. Museo 
Nacional de Etnografía y Folklore, La Paz 2018, p. 376. 
57 Diminutivo de chango, muchacho, voz usual en el noroeste argentino. En este caso 
se refiere a uno que ayuda a llevar las compras del supermercado. 
58 Se destaca el cumplimiento de ordenanzas municipales (extintores de incendio, 
certificados de habilitación de talleres, carteles indicadores de circulación, etc.), 



 

 

 
 
Imagen 8. Maquetas de acrílico representando casas familiares, cada cual con tanque 
de agua, piscina, jardín, auto, antena de TV de cable, altos con entrada lateral para 
alquiler o vivienda de familia extensa, bajos con tienda propia o de alquiler, etc.. A 
través de las ventanas se observa una imagen a escala del ambiente (salón, 
dormitorio, etc.). Algunas maquetas tienen un sello con el nombre y móvil de contacto 
del artesano. Hay también maquetas de comercios. Alto aprox.: entre 15-20 cm. Feria 
de Alasitas, barrio de Liniers, Buenos Aires, enero 2024. Foto cortesía de Fátima 
Hatano  

 

V. CANTARES, TABLAS CON SEÑAS DE COLORES Y MAS QUIPU 

 En 1582, para cumplimentar una real cédula, el virrey del Perú mandó 
hacer una Información en el Cusco acerca de las costumbres que tenían los 
Incas en materia de Derecho59. Algunos testigos habían sido funcionarios del 
gobierno español durante varios años y se aceptaba que conocían bien los 
temas, lo mismo que otros tantos que eran indígenas cuyas familias habían 
vivido durante el gobierno de los últimos Incas. 

 A las preguntas acerca de la forma de recopilar y transmitir las leyes, 
uno de los españoles dijo, en sintonía con la afirmación de que “los indios no 
tenían letrasˮ: 

“… que esto [las leyes incaicas] no estaua escrito sino que de mano en 
mano auia venido entrellos del ynga que tenian por costumbre para 
memoria cantar estas leyes y penas que el ynga començo a executar y 

 
depósitos de materias primas y maquinaria, además de grandes camiones de 
transporte de mercaderías, y las banderas argentina y boliviana formando un moño en 
alguna parte de la maqueta. 
59 LEVILLIER, R., o.c., 1921-1926, IX, pp. 268 y siguientes. 



 

executaua en los delitos que se ofrescian como nosotros los rromances 
que cantamos.ˮ60. 

 Y más adelante insistió asociando los quipu solamente a la contabilidad 

“… que en lo que toca a los quipos que sirue a los yndios para sus 
quentas que oy dia los vsan y los tienen e que en lo demas se rrigen por 
memoria que va de vnos a otros y por cantares que cantan como tienen 
dicho …ˮ61. 

 No obstante, otro testigo -Damián de la Bandera- dio a los quipu la 
capacidad de recopilar relatos y cuentas porque 

“… en todas las cosas tocantes a lo esencial del gouierno de todo el 
rreyno tenia el ynga cerca de sy dos quipos camayos a manera de 
secretarios los quales tenian por memoria en vnos cordeles de muchos 
colores todas las leyes y ordenanças generales tocantes al gouierno y a lo 
ceuil y criminal los quales tenian tanta abilidad e memoria en conoscer el 
cordel en que estaua cada cosa que a qualquiera ora que el ynga lo pedia 
le dauan rrazon dello los quales tenian como rregistros cotejado el vn 
secretario con el otro sus memoriales sin discrepar vna palabra en cosa 
alguna …ˮ62. 

 Los siguientes tres testigos fueron dos indios de las parcialidades 
Hurincusco y Anancusco, y un mestizo hijo de un “conquistador que fue de este 
rreynoˮ y de una paya63. Dijeron que 

“… juzgauan por las leyes que ellos tenian las quales entendian por vnas 
señales que tenian en quipos que son nudos de diferentes colores y por 
otras señales que tenian en vna tabla de diferentes colores por donde 
entendia la pena que cada delinquente tenia y que para sauer lo que 
estas leyes contenian auia dos yndios de ordinario que no se quitauan de 
junto a ellas sino que siempre estudiauan en ellas y declarauan lo que 
contenia cada cosa y siempre auia estudio en esto y desta manera yba la 
memoria de unos en otros …ˮ64. 

 Cerraron su declaración agregando que sabían todo eso porque lo 
recordaban ya que en aquel momento (1582) no había quipu ni tablas de las 
que “tenia el ynga para memoria de sus leyes por [que] quando los españoles 
conquistaron esta ciudad y rreyno las quebraron e destruyeron …ˮ65. 

 
60 IDEM, o.c., 1921-1926 IX, p. 276. 
61 IDEM, o.c., 1921-1926 IX, p. 277. 
62 IDEM, o.c., 1921-1926 IX, p. 279. 
63 Mujer elegida, especialmente educada en las costumbres que el Cusco difundía, y 
con la que se celebraban las alianzas matrimoniales con jefes regionales. 
64 LEVILLIER, R., o.c., 1921-1926 IX, pp. 284-285. 
65 IDEM, o.c., 1921-1926 IX, p. 287. Se referían a las tablas también pintadas con las 
vidas de los Incas; estaban en Poquen Cancha, según Cristóbal de Molina, “el 



 

 Años después (c.1613), el cronista indígena Phelipe Guaman Poma 
dibujó al funcionario incaico encargado de los quipu contables sosteniendo en 
las manos uno cuyas cuerdas no tienen dibujados los nudos. Pero aquí 
interesa la tabla junto al personaje, la cual parece que se usaba para llevar las 
cuentas cuyos resultados se registraban en el quipu66. Tampoco estas tablas, 
cuando eran de madera, llegaron a nuestra época y el dibujo de Guaman Poma 
no tiene otros colores que los de la tinta y el papel67. 

VI. BASTONES Y FLECHAS 

 Yendo atrás en el tiempo, hacia los inicios de la Historia incaica, hay un 
relato acerca de otro tipo de registro y trasmisión de datos. Tonapa 
Uiracochampa Cachan, que algunos decían que fue el apóstol Santo Tomás 
que iba de camino evangelizando a los indios americanos, en su paso por el 
futuro Collasuyu llegó a un pueblo cuyo jefe era Apo Tampo a quien dejó un 
fragmento de su bordón “… señalándoles y rayándoles cada capítulo de los 
rrazones ... caçi era 10 mandamientos ... y las penas eran graves para los que 
quebrantavanˮ. Luego, cuando nació el descendiente de dicho cacique, llamado 
Manco Capac Inca, esa vara de madera se transfiguró en el tupa yauri, un 
bastón de oro que era también un objeto mágico porque con solo hundirlo en la 
tierra se sabía si ese lugar era bueno para ser cultivado; decían también que 
esa fue la insignia cusqueña desde el primer Inca68. 

 Luego de reafirmar las conquistas en el sector Collasuyu (actuales 
Bolivia, noroeste argentino y norte chileno) Guayna Capac se retiró a vivir en 
Tomebamba (actual Ecuador) donde falleció poco antes de la llegada de los 
españoles al Tahuantinsuyu. Según un cronista quinientista, el Inca 

“... sintiendose cercano de la muerte hizo su testamento segun entre ellos 
era costumbre, y en una vara larga (a manera de baculo) fueron poniendo 
rayas con distintas colores en que se conocia y entendia su ultima y 

 
cusqueñoˮ, 1575, f.2 r. Sobre la calidad de los datos de este cronista ver GENTILE L., 
M.E., “Algunos aportes de Joan de Santa Cruz Pachacuti …ˮ, o.c., 2023. 
66 “Yupani.gui - empadronar, o contar generalmenteˮ, SANTO TOMÁS, D. de, Lexicon 
o vocabulario de la lengua general del Perú, Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos, Lima 1951 [1560], p. 304). / “Yupani, contar, estimar, honrarˮ, Anónimo, [1586] 
1951, o.c., 94. / “Yupana simi. Los numeros o nombres numerales. / Yupana. Letra los 
numeros de guarismo. / Yupana qquellca, o qquipu. Las quentas por ñudos, o por 
escritoˮ, GONÇALEZ HOLGUIN, [1608] 1952, o.c., p. 371. A partir de estas 
definiciones, Carlo Radicati llamó yupana a la tabla usada para realizar las cuentas. 
RADICATI DI PRIMEGLIO, C., El sistema contable de los incas. Quipu y yupana, Lima 
s/f., p. 270. 
67 GUAMAN POMA DE AYALA, F., El Primer Nueva Coronica y Buen Gobierno, Siglo 
XXI, México 1987 [1613]: f. 319. 
68 SANTA CRUZ PACHACUTI YAMQUI SALCAMAYGUA, J. de, Relación de 
antiguedades deste reyno del Piru, Instituto Francés de Estudios Andinos y Centro de 
Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de Las Casasˮ, Lima-Cusco 1993 [1613?] p. 
189 // pp. 193-194. Acerca de este cronista ver también GENTILE L., M.E., o.c., 2023. 



 

postrimera voluntad, lo qual le fue dada en guarda á el Quipucamayoc 
(que era como entre nosotros el Escriuano, ó Secretario) ...ˮ69. 

 El mercedario Martín de Murúa relató el suceso de manera similar: “... y 
para que mejor pusiesen en efecto su voluntad les dio una vara larga, a manera 
de bordón, poniendo señales de colores en ella, les compuso el quipo ...ˮ70. 

 En ambos relatos la vara con señales de colores quedó relacionada con 
un quipu y su anudador / lector especializado, el quipucamayo. Al decir de 
estos autores, en esas cuerdas, además de los contables, se podían registrar 
datos literarios, para expresarlo de alguna manera. 

 Y no solamente los Incas dejaban su memoria de esa forma porque en 
Conchucos, sierra norte del Perú, en la segunda mitad del siglo XVI y durante 
una visita en plan de evangelización y extirpación de idolatrías se encontró en 
la cueva (machay) donde estaba enterrado uno de los ancestros del pueblo una 
“... lanza muy vistosa que ellos llamaban Quilcascachoque, que quiere decir 
lanza pintada o esculpida ...ˮ71. 

 Pero quilca / quellca era la voz que definía la escritura europea como en 
“Quellcani quellcacuni, escriuir, o debujar.ˮ72, por ejemplo. Por su parte, en 
Huarochirí (sierra central de Perú) Ávila recopiló a fines del siglo XVI la 
descripción de los accesorios de oro que formaban el atuendo de Ñamsapa, al 
parecer uno de los hijos de Tutayquiri, divinidad de los Yauyos que gobernaba 
los rayos; una de esas prendas era “… el quilcascaxo del que hemos hablado, 
era un bastón.ˮ73. Y más adelante definió: “La señal que representa la chacra 
se llama caxo. Este caxo es sólo un palo con el cual las mujeres escarban la 
tierra.ˮ74. Pero quilcascaxo no era un bastón cualquiera sino uno con señales, 
dibujos que tenían significados; en otras palabras, quilcascaxo era un bastón 
escrito, o con escrituras.  

 Regresando al texto de Arriaga (1621), este extirpador de idolatrías 
¿acaso ignoraba el significado de la voz quilcascachoque?; en 1560 ya 
circulaba el Lexicon de otro jesuita, Domingo de Santo Tomás, en el que la voz 
quillca se encontraba subsumida solamente en actividades hispanas75. La 
Compañía publicó 1608 el Vocabulario de Diego Gonçalez Holguin -que fue 
comisario del Santo Oficio- con más de una página con voces quechuas 
relacionadas con la escritura. Es decir, parece mas que probable que Arriaga 
no ignorase el significado de quilcascachoque y que nos hubiese podido decir 
algo mas acerca de lo pintado o esculpido en esa lanza. 

 
69 CABELLO DE VALBOA, M., Miscelánea Antártica, Universidad Nacional Mayor de 
San Marcos, Lima 1951 [1586], p. 393. 
70 MURÚA, M. de, o.c., 1987 [1613], p. 140. 
71 ARRIAGA, o.c., 1968 [1621] p. 203. 
72 ANÓNIMO [1586] 1951, o.c., p. 75, entre otros. 
73 ÁVILA, 1966 [1598?], o.c., p. 141. 
74 IDEM, p. 197. 
75 SANTO TOMÁS, D. de, Lexicon …, o.c., p. 131. 



 

 Pero la Compañía, a través de sus evangelizadores y autores de 
vocabularios de lenguas vernáculas, quitó a estas varas con marcas de colores 
su utilidad como soporte de algún tipo de comunicación, de escritura, -a 
diferencia del clérigo Cabello Balboa y el mercedario Murúa-, reduciéndolas a 
un palo cavador un poco más decorado, aunque manteniendo su denominación 
-quilca- en el idioma original. 

 Al igual que aquel primer bastón de oro, el tupa yauri, tanto el significado 
como la materia prima usada en la manufactura de las otras varas con marcas 
no favoreció su conservación76. Una excepción, o tal vez dos, son los 
fragmentos de arcos simples cortados a propósito, es decir, no fueron rotos. 
Ambos se encuentran en una colección sobre la que manifesté en otras 
oportunidades mis reservas acerca de cómo se registró y almacenó. No 
obstante, me parece oportuno dar a conocer uno de esos fragmentos de arco 
cuya funcionalidad respecto de llevar alguna cuenta podrá comprobarse, o no, 
con mas estudios. 

 

 

 
 
Imagen 9. 
Según catálogo: “Palo con incisionesˮ. 
En su perfil se nota que es un fragmento 
de arco simple cortado. Procedencia: 
Yacimiento 25, nro. 42-1111. Madera sin 
determinar, color claro, largo total 54 
cm. Colección Doncellas, Museo 
Etnográfico, Buenos Aires. Croquis en 
mi carpeta de apuntes, febrero de 1989. 
Interesa la proporción de los grupos de 
muescas entre sí que se marcaron en el 
papel a partir del objeto apoyado en el 
mismo; largo del sector dibujado: 34 cm. 
 
 

 

 
76 Ver, por ejemplo, CABELLO, P., “Los inventarios de objetos incas pertenecientes a 
Carlos V: estudio de la colección, traducción y trascripción de los documentosˮ, en 
Anales del Museo de América (Madrid), 2 (1994) 33-61. 



 

 
 
Imagen 10. Astiles de flechas pintados procedentes de Santa Catalina, puna de Jujuy, 

según LEHMANN-NITSCHE, 1904 o.c., p. 6 

 También hay otro tipo de objeto que podría dar una idea acerca del 
registro y comunicación de datos mediante una gráfica no-figurativa. Se trata 
de astiles de flechas pintados de los cuales se conocen con detalle, hasta 
ahora, unos pocos. Un lote fue publicado en 190277; provendría de un 
cementerio indígena en el entorno del pueblo de Santa Catalina (puna de 
Jujuy) y la manufactura es similar a la de las flechas en la Colección 
Doncellas78. Roberto Lehmann-Nistche las clasíficó en cinco tipos según sus 
colores. 

 Este autor también citó flechas, conseguidas mediante el mismo 
huaquero79, procedentes de otros cementerios puneños de San Juan Mayo, 

 
77 LEHMANN-NITSCHE, R., “Catálogo de las antigüedades de la Provincia de Jujuy 
conservadas en el Museo de La Plataˮ, en Revista del Museo de La Plata, (La Plata, 
prov. de Buenos Aires), XI (1904) 6. 
78 En su Catálogo Lehmann-Nitsche no dijo que los cementerios de Santa Catalina 
fuesen prehispánicos. En el caso de algunos entierros de donde parece que provienen 
las flechas de la colección Doncellas, hay objetos coloniales. 
79 Quechuismo, saqueador de sitios arqueológicos. 



 

Casabindo y Surugá. Respecto de este lote no se refirió a colores de manera 
que, por ahora, supongo que sus astiles no estaban pintados80. 

 Tanto Eric Boman (1908) como Eric von Rosen (1916) prestaron más 
atención a las formas y calidades de las puntas de flechas reunidas en sus 
viajes por la puna de Jujuy y áreas vecinas, que a las pinturas y dibujos en los 
astiles. El primero se limitó a decir respecto de unas flechas recuperadas en el 
oasis de Calama (Chile) que 

“El astil está generalmente decorado con anillos pintados en negro y rojo, 
en número variable y de diferentes anchos. El de la figura 163 tiene un 
gran anillo negro en la extremidad anterior del astil y cuatro anillos de un 
ancho menor hacia el medio [del astil], igualmente pintados en negro, con 
cuatro círculos blancos sobre cada uno. Esos anillos son, sin duda, 
marcas de propiedad.ˮ81 

 La descripción de von Rosen corresponde a las flechas obtenidas en un 
túmulo de Morohuasi (Salta): “Éstas están pintadas en el centro [del astil] con 
fajas de 6 cm de ancho, en negro o en rojo. Parece ser la misma clase de 
flechas que Sénéchal de la Grange [según Eric Boman, 1908] encontró en las 
tumbas de Calamaˮ82 

 Otro grupo de flechas proviene de los entierros en farallones cercanos 
pero por fuera del Yacimiento de la cuenca del río Doncellas, según el plano y 
diario de viaje de Pablo G. Haedo83. 

 Dichas flechas fueron almacenadas en el Museo Etnográfico por lotes84. 
Itero la reserva dicha, pero muestro los fragmentos de diez flechas algunos de 
cuyos astiles tienen dibujos, otros tramos pintados en color plano, algunos 
ubicados de manera que debían quedar ocultos bajo las plumas. Unos 
fragmentos de astil tienen en el extremo intacto de la varilla la muesca en la 
que se apoyaba la cuerda del arco; tanto la cantidad de éstos como la de 
flechas y el refuerzo del sector de la muesca indican que el arma fue arco y 
flecha, y no propulsores o estólicas. La materia prima de los astiles, hasta 
donde sé, no se determinó aún pero es notable que ninguno de los relevados 

 
80 IDEM, p. 21, p. 37 y p. 45 respectivamente. Sin embargo, se sabe que los 
huaqueros separan para la venta los objetos mas “bonitosˮ e “interesantesˮ según 
perciben el gusto de sus clientes. 
81 BOMAN, E., Antiquités de la région andine de la République Argentine, 1908 Paris, 
II, p. 730. 
82 VON ROSEN, E., Un mundo que se va. Exploraciones y aventuras entre las altas 
cumbres de la cordillera de los Andes, San Miguel de Tucumán [1916] 1957, pp. 166-
167. 
83 GENTILE L., M. E., “La colección Doncellas del Museo Etnográficoˮ, en Gaceta 
Arqueológica Andina (Lima), V (17) (1990) 77-84. Los datos acerca de estas flechas 
proceden de los yacimientos 1 a 6 según Catálogo pero que no figuran en la libreta de 
Haedo (IDEM, “Dos comentarios a la libreta de viaje a Doncellas de Pablo G. Haedo 
(1942?)ˮ, en Libro de Resúmenes XX Congreso Nacional de Arqueología Argentina, 
Córdoba, Simposio Puna de Jujuy (2019b) pp. 733-734. En otros yacimientos hay más 
flechas con dibujos que no alcancé a relevar. 
84 IDEM, “La colección Doncellas …ˮ, o.c. 



 

presenta nudos, es decir, funcionalmente eran flechas, pero no todas estaban 
pintadas. 

 

 

Flecha rota; tiene una banda de 22 mm de ancho, ubicada 
a 27 mm de la muesca; a 1 cm le siguen dos bandas de 6 y 
7 mm de ancho cada una, separadas entre sí por 7 mm 
dejando ver el color natural del astil. 

 

Fragmento de flecha que comprende la parte con la 
muesca donde apoyaba la cuerda del arco. A ± 1 cm se 
inicia una banda de color negro que se extiende 6,5 cm. 
Sobre 17mm de esa banda se ataron las plumas y 
quedaron las marcas de las ligaduras. 

 

Fragmento de flecha; a 3 cm de la muesca hay tres bandas 
de color negro de 5 mm de ancho cada una y separadas 6-
7 mm entre sí por el color natural del astil. 

 

Fragmento de flecha muy mal conservada y rota; tiene 12 
mm de amarre de fibra vegetal (?) hacia la que sería la 
punta. Largo al relevar 61cm., diámetro 8 mm. Dibujos en 
color negro a lo largo de 18 cm del astil; se encuentran a 2 
cm del extremo roto. Grosor de los trazos 1 a 2 mm. 

 

Flecha rota, largo al momento del relevamiento 40,5 cm., 
diámetro 7 mm. Por la ubicación de los restos de plumas y 
sus amarres en dos puntos diametralmente opuestos debió 
ser el tramo del astil cercano a la muesca. Dibujos de color 
negro de 41 mm de largo, ubicados a 27 mm del extremo. 

 

Fragmento de flecha que comprende la muesca donde 
apoyaba la cuerda del arco. Largo al momento del 
relevamiento 17cm. El sector de la muesca está pintado 
con rojo; siguen las marcas de las ligaduras de refuerzo y 
luego un sector de 13 mm con una como resina verdosa. A 
continuación una banda de color rojo y 23 mm de ancho 
sobre la cual se sujetaron dos filas de plumas 
diametralmente opuestas y rotas. Sigue el astil con el color 
natural de la madera. 

 
 

Flecha rota, largo al momento del relevamiento 20,5 cm. El 
amarre que reforzaba la muesca ya estaba puesto y se le 
pintó encima y en parte el dibujo en color negro con dos 
puntos color verde claro en cada una de las mitades de las 
franjas negras. Entre las mismas quedó el color natural del 
astil. Pero se pintó de verde claro el astil a partir de este 
diseño y hacia la punta dándole al conjunto un aspecto de 
animal estilizado. Este diseño es similar al de la flecha 
citada por Boman procedente de Calama; pero la de 
Doncellas tiene una banda menos de color negro, y sus 
redondeles son verdes. 

 
Imagen 11. Croquis con los diseños desplegados y descripciones de las bandas de 
color en fragmentos de flechas correspondientes a la Colección Doncellas, año 1942, 
Yacimiento 6, cajón 42-11, lote 42-824, Museo Etnográfico, Buenos Aires. 
Relevamiento y dibujos de la autora, dic.1984 
 
  



 

Hay en ese lote una flecha incompleta, de 40,5 cm de largo al momento 
de su relevamiento. El astil abarcaba desde el punto de inserción del vástago 
con la punta de piedra hasta el extremo con la muesca, y sin embargo tiene 
una sola franja de color bermellón que comienza a partir del encaje y se 
extiende unos 12 mm con color bien conservado y sigue otros 5,5 cm con el 
mismo color pero desvaído. Otros dos fragmentos de flecha, uno con una 
banda color negro de 7,5 de largo y otra con una banda del mismo color pero 
2,5 cm de largo, a unos 2,5-3 cm de la muesca. 
 

 

Imagen 12. Dibujo cortesía de Guillermo Madrazo (1985) de una flecha procedente de 
uno de los entierros vecino del citado antes. A partir de 1970, esta flecha y otros 
materiales procedentes de yacimientos de Doncellas se encuentran en el Museo en 
Tilcara. “Fragmento distal de astil que conserva un trozo de punta de flecha de 
obsidiana gris, traslúcida de limbo triangular, filos rectos.ˮ. Yacimiento 5, Pieza 42-808 
del ME, Buenos Aires, corresponde al nro.1532 del Museo de Tilcara. Interesa la 
ubicación de los tramos pintados en colores planos a partir de la punta y el detalle de 
la escotadura de la misma, diferente de las puntas “con vástagoˮ procedentes de 
Santa Catalina en el Museo de la Plata y descritas por Lehmann-Nistche 

 Esa disposición de tramos de color plano en los astiles podría tener una 
correlación con los bordados en los orillos de las prendas que visten las 
estatuillas procedentes de los emplazos incaicos de Aconcagua y Llullaillaco. 
Es decir, ¿en esa secuencia de colores alternados en bandas de ancho 
desigual se podrían reconocer flechas de origen incaico o, más precisamente, 
cusqueño? 

 Un estudio pormenorizado y comparativo de esos segmentos de colores 
alternados bordados tal vez podría identificarse como una convención visual, 
gráfica; y táctil respecto de los chevrones que se formaron en los bordes de 
algunas mantas femeninas. Aunque su significado prehispánico no se llegue a 
conocer, su determinación como práctica extendida a estas prendas es de por 
sí interesante. 

 



 

  

Imagen 13. Ejemplos de bordes en prendas miniaturas procedentes del emplazo 
incaico de Llullaillaco. De izq. a der.: masculina, uncu tipo D, LL-99-090, y manta 
femenina (lliclla) LL-99-016. Propiedad del MAAM. Fotos de M.E. Gentile85. Las 
prendas masculinas procedentes de Aconcagua presentan las mismas características 
según la autora obs. pers. y fotos de H. A. Pérez Campos, 1991 

 Regresando a las flechas de Santa Catalina y Doncellas, en cuanto a la 
utilidad de los dibujos casi ocultos bajo las plumas, o visibles en astiles sin 
plumas ni rastros de haberlas tenido, soy de la opinión de que esas flechas 
pintadas podrían haber sido contraseñas durante la rebelión del “incaˮ 
Bohorquez, según decía el jesuita Torreblanca en su relato de aquellos años: 

“Aqui es bien tenga lugar la advertencia, y haga reparo, que Bohorques, 
desde que entró a [el valle] Calchaquí, trató de conjurar a los Indios, y 
traerlos a su mal intento. Luego que entró al Valle [Calchaquí], fue con el 
título de Inga con éste llamó Pedro [Bohorquez] a los Caciques, no [f.20v] 
solo de Calchaquí, sino [del valle] de los Pulares, y fuera de [las casas 
jesuitas de] San Carlos, en donde también tuvo con ellos sus pláticas 
secretas: de modo que, cuando escribió al Señor Gobernador [de 
Tucumán] ya tenía amasado el negocio, y saliendo a Londres [valle de 
Quinmivil], prosiguió siempre hablando en secreto a los Indios largos 
ratos: de manera que esta [entre líneas: este] era en todos los pueblos 
por donde pasamos su tarea estudio. Llevó, cuando fuimos, grande 
cantidad de flechas, y el día siguiente, después que llegamos, las repartió: 
y yo no hice por entonces reparo, sino después que hice reflexión de la 
costumbre de los Indios que de aquella manera hacen su conjuración 
para romper la guerra; y asi es frase común entre los Indios, recibieron la 
flecha, esto es, “admitieron la guerra, se confederaronˮ. Bohorques 

 
85 GENTILE L., “La fundación incaica …ˮ, o.c., 2017a, fig.13. IDEM, “Arte, religión y 
política …ˮ, o.c., 2021b; en este último artículo se publicó una foto cortesía de L. F. 
Maggipinto. 



 

anduvo en esto tan diligente que convocó hasta Casabindo, y hasta cerca 
de [sobre escrito a Petori: Potosi], de donde quedó líquido y claro que, 
cuando estaba en Londres con los Españoles su ánimo [sobre escrito a 
ya: era] de traicionar, y que había conjurado a los Indios; y asi, cuando fue 
a [las minas de] Famatina por ellos, fue a negocio hecho y acabado 
asentado.ˮ86 

 Si bien ese envío de flechas para confederarse para una guerra podría 
haber sido una costumbre cormún y corriente a cualquiera de las rebeliones 
que se produjeron en la región desde la de Juan Calchaquí c.1560 en adelante, 
en el caso de la de Bohorquez (c.1658) hay constancia de que en la puna, en 
particular en Casabindo, su cacique Juan Quipildor aceptó la flecha de alianza, 
la cual fue descubierta, y puestos presos él y sus parientes por su 
encomendero Pablo Bernárdez de Obando; Quipildor murió luego en una 
imprecisa batalla, pero reivindicado en el bando del rey, al decir de su amo87. 

 Además, en entierros en los farallones que rodean el Yacimiento de la 
cuenca del río Doncellas, cercano a Casabindo, se encontraron objetos que 
habían sido saqueados por la hueste de Bohorquez de las iglesias jesuitas del 
valle Calchaquí88, de manera que mi propuesta de que las flechas pintadas de 
la Colección Doncellas podrían haber sido las contraseñas de esa rebelión 
tiene respaldo documental aunque el registro y almacenaje de esa Colección 
sean imperfectos. 

 En cuanto a las flechas procedentes de Calama y Morohuasi, el 
recorrido de Bohorquez en sus negociaciones con los jefes indígenas antes de 
entrevistarse con el gobernador de Tucumán explicaría esos hallazgos. 

 En otra línea tenemos que, a poco mas de cien años de la primera 
fundación hispana en el territorio andino al sur de Charcas todavía se 
conservaría la memoria visual de un registro, también visual, cusqueño, en el 
formato de colores planos distribuídos en una línea, sea a lo largo de las 
flechas, sea a lo largo del ruedo de uncu o bordeando mantas femeninas 
(lliclla). 

 

VII. COMENTARIOS 

 En este ensayo se repasaron algunas formas de registro, 
almacenamiento y comunicación de datos empleadas durante el 

 
86 Hernando de Torreblanca en GENTILE L., M.E., “La guerra por la colonización del 
valle de Calchaquí (gobernación de Tucumán, siglos XVI-XVII). Ensayo sobre el 
contexto de la Relación Histórica ... de Hernando de Torreblanca S.J., 1696ˮ, en 
Revista Cruz del Sur (San Isidro, provincia de Buenos Aires), 16 (2016) 136-137. 
Subrayados en el original. 
87 IDEM, “Los casiques Quipildor (puna de Jujuy, siglos XVI-XX). Ensayo sobre 
cambios y continuidades en tradición oral, historia y derechoˮ, 2024, Ms. 
88 IDEM, “Etnohistoria de una prenda incaica …ˮ, 2019a, o.c. IDEM, “Dos comentarios 
a la libreta …ˮ, 2019b, o.c. 



 

Tahuantinsuyu. De algunas solo se habían tenido noticias, en tanto que quipu y 
tocapu continúan siendo atractivos objetos de examen. 

 Aun en una apreciación amplia del tema “gráfica incaicaˮ es notable 
cómo se entrecruzan los asuntos de Historia Andina y Arte, y la imposibilidad 
de comprender cabalmente las representaciones prehispánicas si se las aisla 
del contexto para el que fueron diseñadas. 

 Sin dejar de lado la apreciación estética, bastó la ubicación de objetos y 
dibujos en espacio y tiempo -los emplazamientos incaicos de Aconcagua y 
Llullaillaco- para que, sin especular, se llegase a los significados de tres tipos 
de uncu incaicos asociados, además de otros tantos a partir de documentación 
colonial. 

 Y se comprende, etnografía mediante, que quipu y maquetas hayan 
llegado en versiones adaptadas a los siglos XX y XXI, testimoniando con esa 
pervivencia no solo su arraigo y su utilidad, sino también la fuerza del impulso 
inicial que los instaló en la cultura andina. 

VIII. FUENTES Y BIBLIOGRAFÍA 

Fuentes 
 
BIBLIOTECA NACIONAL DE ESPAÑA, MADRID, Ms. 3169: Papeles varios 

sobre los indios Incas, Huarochiris y otras antigüedades del Perú. 
[Contiene: Cristóbal de Molina “el cusqueñoˮ (f.2r-36v), Juan Polo de 
Ondegardo, Francisco de Ávila (f.64r-129r) y Joan de Santa Cruz 
Pachacuti]. 

REAL ACADEMIA DE LA HISTORIA, MADRID, Signatura: 9/5153 — Signatura 
anterior: B-68 Est. 24 gr. 3ª B nº 68: Relacion de las cosas de Yucatan 
[Manuscrito] / sacada de lo que escrivio el padre fray Diego de Landa de 
la orden de Sto. Francisco. 

FUNDACIÓN BARTOLOMÉ MARCH SERVERA, PALMA DE MALLORCA, 77-
3 Betanzos: Juan de Betanços, Suma y narracion. De los Yngas que los 
yndios nombraron... [1551]. 

GEORG-AUGUST-UNIVERSITÄT GÖTTINGEN, Cod. MS. hist. 809: 
SARMIENTO DE GAMBOA, Pedro, 1572 – Segunda parte de la hisstoria 
general llamada yndica; la qual por mandado del Exelentisimo Señor 
Don Francisco de Toledo virrey gobernador y capitan general de los 
rreynos del Piru y mayordomo de la casa real de Castilla conpuso el 
capitan Pedro Sarmiento de Gamboa. 

 
Bibliografía 
ACOSTA, J. de, “Historia Natural y Moral de las Indiasˮ, en Obras …, (Madrid) 

1954 [1590], pp. 3-247. 



 

ANÓNIMO (¿A. de Barzana?), Vocabulario y phrasis en la lengua general de 
los indios del Perú llamada quichua y en la lengua española, Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos, Lima [1586] 1951. 

ARENAS, G.N., y otros, “Estudio de la microbiota intestinal de la momia 
precolombina del cerro Aconcagua”, en SCHOBINGER, J. (comp.), El 
santuario incaico del cerro Aconcagua, Universidad Nacional de Cuyo, 
2001, pp.101-104. 

ARRIAGA, P.J. de, La extirpación de la idolatría en el Perú, Madrid 1968 
[1621], pp. 193-277. 

ÁVILA, F. de, Dioses y hombres de Huarochirí, Lima 1966 [¿1598?]. 
BÁRCENA, J.R., “Pigmentos en el ritual funerario de la momia del Cerro 

Aconcagua (Provincia de Mendoza, República Argentina)ˮ, en Xama 
(Mendoza), 2 (1989) 61-116. 

BÁRCENA, J.R., “El collar de la momia del cerro Aconcaguaˮ, en Juan 
Schobinger (comp.), El santuario incaico del cerro Aconcagua, 
Universidad Nacional de Cuyo, 2001, pp. 302-331. 

BARTHEL, T.S., “Erste Schritte zur Entzifferung der Inkaschriftˮ [Primeros 
pasos para descifrar la escritura inca], en Tribus (Stuttgart), 19 (1970) 
80-122. 

BERTONIO, L., Vocabulario de la lengua aymara compuesta por el padre..., 
1879 [1612], Leipzig, Parte Primera (español-aymara). 

BERTONIO, L., Vocabulario de la lengua aymara compuesta por el padre…, 
1879 [1612], Leipzig, Parte Segunda (aymara-español). 

BOMAN, E., Antiquités de la région andine de la République Argentine, 1908 
Paris. 

BRASSEUR DE BOUBOURG, CH.E., Recherches sur les ruines de Palenqué 
et sur les originesde la civilisation du Mexique, 1866 Paris. 

CABELLO, P., “Los inventarios de objetos incas pertenecientes a Carlos V: 
estudio de la colección, traducción y trascripción de los documentosˮ, en 
Anales del Museo de América (Madrid), 2 (1994) 33-61. 

CABELLO DE VALBOA, M., Miscelánea Antártica, Universidad Nacional Mayor 
de San Marcos, Lima 1951 [1586]. 

CARRIÓN CACHOT, R., “El culto al agua en el Antiguo Perú. La Paccha 
elemento cultural Pan-andinoˮ, en Revista del Museo Nacional de 
Antropología y Arqueología (Lima), II-1 ([1948] 1955) 1-100. 

COBO, B., Historia del Nuevo Mundo, Ediciones Atlas, Madrid 1964 [1653]. 
DE LA JARA, V., “Vers le dechiffrement des écritures anciennes du Pérouˮ en 

La Nature, (Paris), 3387 (1967) 241-247. 
DE LA JARA, V., “El desciframiento de la escritura de los Inkasˮ en Arqueología 

y Sociedad, (Lima), 7-8 (1972) 75-84. 
DE LA JARA, Victoria de la, Introducción al estudio de la escritura de los Inkas. 

Instituto Nacional de Investigación y Desarrollo de la Educación, Lima. 
1975.  



 

DONNAN, Ch.B. & McCLELLAND, D., Moche fineline painting. Its evolution and 
its artists. Fowler Museum of Cultural History, Los Angeles 1999. 

DURSTON, A., “La escritura del quechua por indígenas en el siglo XVII. 
Nuevas evidencias en el Archivo Arzobispal de Lima (estudio preliminar 
y edición de textos)ˮ, en Revista Andina (Cusco), 37-2 (2003) 207-236. 

ESPINOZA SORIANO, W., “Los huancas, aliados de la conquista. Tres 
informaciones inéditas sobre la participación indígena en la conquista del 
Perú. 1558-1560 – 1561ˮ, en Anales de la Universidad del Centro 
(Huancayo), 1 (1971) 1-407.  

FERNÁNDEZ MURILLO, M.S., Almas de la piedra. La colección de líticos del 
Museo Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena de 
producción. Museo Nacional de Etnografía y Folklore, La Paz 2018. 

GENTILE L., M. E., “La colección Doncellas del Museo Etnográficoˮ, en Gaceta 
Arqueológica Andina (Lima), V-17 (1990) 77-84. 

GENTILE L., M. E., “La conquista incaica de la puna de Jujuy - Notas a la 
crónica de Juan de Betanzosˮ, en Xama (Mendoza), 4-5 (1991-1992) 91-
106. 

GENTILE L., M. E., “Supervivencia colonial de una ceremonia prehispánicaˮ, en 
Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos (Lima), 23-1 (1994) 69-
103.  

GENTILE L., M.E., “Dimensión sociopolítica y religiosa de la capacocha del 
cerro Aconcaguaˮ, en Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos 
(Lima), 25-1 (1996) 43-90. 

GENTILE L., M. E., “La pichca: oráculo y juego de fortuna (su persistencia en el 
espacio y tiempo andinos)ˮ, en Boletín del Instituto Francés de Estudios 
Andinos (Lima), 27-1 (1998a) 75-131. 

GENTILE L., M.E., “Rimani, quellcani, yuyani. Notas sobre las formas de 
registro, conservación y uso de datos durante el Tahuantinsuyuˮ, en 
Sequilao (Lima), 12 (1998b) 43-63.  

GENTILE L., M. E., “Presencia incaica en el “paisaje de acontecimientosˮ de un 
sector de la puna de Jujuy: huanca, usnu, cachauis y quipildorˮ, en 
Boletín de Arqueología PUCP (Lima), 7 (2005 [2003]) 217-262. 

GENTILE L., M. E., “Un relato histórico incaico y su metáfora gráficaˮ, en 
Revista Espéculo (Madrid), 36 (2007) 1-16. 

GENTILE L., M.E., “El tocapu 285: consideraciones acerca de la llamada 
“escritura incaicaˮˮ, en Revista Arkeos (Lima), 3-2 (2008) 1-17. 

GENTILE L., M.E., Testamentos de indios de la Gobernación de Tucumán 
(1579-1704), IUNA, Buenos Aires 2008. 

GENTILE L., M.E., “Iconología del Tocapu 119ˮ, en Arqueologìa del Centro 
Oeste Argentino: aportes desde las IV Jornadas Arqueológicas Cuyanas, 
Mendoza 2009 [sic por 2010], pp. 269-279. 

GENTILE L., M.E., “Tocapu: unidad de sentido en el lenguaje gráfico andinoˮ, 
en Revista Espéculo (Madrid), 25 (2010) 1-25. 



 

GENTILE L., M.E., “Objetos prehispánicos legados en testamentos de indios 
(gobernación de Tucumán (1608 y 1619)ˮ, en Æquitas, (Valladolid), 2 
(2012) 9-43. 

GENTILE L., M.E., “El censo de los runa: datos y reflexiones sobre los incas en 
el Collasuyuˮ, en Nueva Corónica (Lima), 2 (2013) 91-120. 

GENTILE L., M.E., “La guerra por la colonización del valle de Calchaquí 
(gobernación de Tucumán, siglos XVI-XVII). Ensayo sobre el contexto de 
la Relación Histórica ... de Hernando de Torreblanca S.J., 1696ˮ, en 
Revista Cruz del Sur (San Isidro, provincia de Buenos Aires), 16 (2016) 
1-272. 

GENTILE L., M.E., “La fundación incaica del oráculo capacocha en el 
Collasuyu: secuelas de una nota a pie de páginaˮ, en Revista Cruz del 
Sur (San Isidro, provincia de Buenos Aires), 22 (2017a) 11-83. 

GENTILE L., M.E., “El Amaru como emblema de los Incas del Cusco (siglos 
XVI-XVII)ˮ, en El Futuro del Pasado (Salamanca) 8 (2017b) 297-327. 

GENTILE L., M.E., “Iconología de un diseño incaico en Llullaillacoˮ, en Cruz del 
Sur (San Isidro, prov. de Buenos Aires), 26 (2017c) 127-179. 

GENTILE L., M.E., “Placas zumbadoras y sogas sibilantes asociadas a las 
capacochacuna del volcán Llullaillacoˮ, en El Futuro del Pasado, 
(Salamanca), 9 (2018) 15-42. 

GENTILE L., M.E., “Etnohistoria de una prenda incaica poco común: el uncu 
monocromo (área andina argentina)ˮ, en Cruz de Sur (San Isidro, prov. 
de Buenos Aires), 34 (2019a) 11-92. 

GENTILE L., M.E., “Dos comentarios a la libreta de viaje a Doncellas de Pablo 
G. Haedo (1942?)ˮ, en Libro de Resúmenes XX Congreso Nacional de 
Arqueología Argentina, (Córdoba), Simposio Puna de Jujuy, 2019b, pp. 
733-734. 

GENTILE L., M.E., “Los Incas en el Collasuyu. Notas sobre alianzas 
prehispánicas en el área andina argentinaˮ, en Anuario Jurídico 
Económico Escurialense, (San Lorenzo de El Escorial), 54 (2021a) 579-
606. 

GENTILE L., M.E., “Arte, religión y política. Etnohistoria de algunas prendas 
litúrgicas incaicas procedentes de Llullaillacoˮ, en Cruz del Sur (San 
Isidro, prov. de Buenos Aires), 41 (2021b) 1-110. 

GENTILE L., M.E., “Uncu incaico: ejercicio conjetural de etnohistoria sobre 
color, uso y función de tres prendas de la Colección Doncellas (puna de 
Jujuy)ˮ, en Revista Cruz del Sur, (San Isidro, prov. de Buenos Aires), 44 
(2021c) 11-96. 

GENTILE L., M.E., “Los Incas en el Collasuyu II. Actualización de capacocha e 
ytu como acuerdo de paz regional. Área andina argentinaˮ, en Anuario 
Jurídico Económico Escurialense (San Lorenzo de El Escorial), LV 
(2022) 517-542. 

GENTILE L., M. E., “El Proyecto “Estudio de las miniaturas … del volcán 
Llullaillaco, Museo de Arqueología de Alta Montaña, Salta. Primera 
etapaˮ, en Bibliographica Americana (Buenos Aires), 18 (2022) 47-72. 



 

GENTILE L., M.E., “Algunos aportes de Joan de Santa Cruz Pachacuti a su 
biografía, y a la Historia andina prehispánica y colonialˮ en Escurialensia: 
Revista Digital de Historia y Arte, (San Lorenzo de El Escorial), 1 (2023) 
1-42. 

GENTILE L., M.E., “Los casiques Quipildor (puna de Jujuy, siglos XVI-XX). 
Ensayo sobre cambios y continuidades en tradición oral, historia y 
derechoˮ, 2024, Ms. 

GIRAULT, L., Kallawaya. Curanderos itinerantes de los Andes. Investigación 
sobre prácticas medicinales y mágicas, UNICEF, La Paz 1987. 

GONÇALEZ HOLGUÍN, D., Vocabulario de la lengua general de todo el Perú 
llamada lengua qquichua o del inca. Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos, Lima 1952 [1608]. 

GUAMAN POMA DE AYALA, F., El Primer Nueva Coronica y Buen Gobierno, 
Siglo XXI, México 1987 [1613]. 

ITIER, C., “Les textes quechuas coloniaux: une source privilégiée pour l'histoire 
culturelle andineˮ, en Histoire et Société de l'Amérique latine, Paris 1995. 

KAUFFMANN DOIG, F., Manual de arqueología peruana. Editorial Peisa, Lima 
1971. 

KAUFFMANN DOIG, F., “Hatunmachay y sus ‘tocapus pétreos’ˮ, en Quingnam, 
(Trujillo), 4 (2018) 7-32. 

LEHMANN-NITSCHE, R., “Catálogo de las antigüedades de la Provincia de 
Jujuy conservadas en el Museo de La Plataˮ, en Revista del Museo de 
La Plata, (La Plata, prov. de Buenos Aires), XI (1904) 73-120. 

LEVILLIER, R. (comp.), “Información hecha en el Cuzco ... acerca de las 
costumbres que tenían los incas del Perú antes de la conquista española 
...ˮ, en Gobernantes del Perú. Cartas y Papeles del siglo XVI, Madrid 
1921-1926, IX, pp. 268-288. 

LOZA, C.B., “El modelo de Max Uhle para el estudio de los quipus, a la luz de 
sus notas inéditas de trabajo de campo (1894-1897)ˮ, en Indiana, 
(Berlín)´, 16 (2000) 123-158. 

LUMBRERAS, L.G., “El adoratorio de Saywite o Concachaˮ, en Moneda 
Cultural, (Lima), 151 (2012) 48-50. 

MILLONES, L., “Los ganados del señor: mecanismos de poder en las 
comunidades andinas (Arequipa, siglos XVII-XIX)ˮ en Historia y Cultura, 
(Lima), 11 (1978) 7-43. 

MOLINA, C. de, “el cusqueñoˮ, ver BNE ms. 3169 “Papeles varios ..ˮ. 
MOSTNY, G. y otros, “La momia del cerro El Plomo”, en Boletín del Museo 

Nacional de Historia Natural, (Santiago de Chile), 27-1 (1957) 1-117. 
MURÚA, M. de, Historia del origen y genealogía real de los Reyes Inças del 

Perú, Madrid 1946 [1600]. 
MURÚA, M. de, Historia General del Perú, Madrid 1987 [1613]. 
PORRAS BARRENECHEA, R., Fuentes históricas peruanas, Lima 1955, 

cap.IV. 



 

RADICATI DI PRIMEGLIO, C., Introducción al estudio de los quipus, Lima 
1951. 

RADICATI DI PRIMEGLIO, C., El sistema contable de los incas. Quipu y 
yupana, Lima s/f. 

ROIG, F.A., “Restos vegetales asociados a la momia del Aconcaguaˮ, en 
SCHOBINGER, J., (comp.) El santuario incaico del cerro Aconcagua, 
2001, pp. 251-258. 

ROSTWOROWSKI DE DIEZ CANSECO, M., “Origen religioso de los dibujos y 
rayas de Nascaˮ, en Journal de la Société des Américanistes, (Paris), 79 
(1993) 189-202.  

SANTA CRUZ PACHACUTI YAMQUI SALCAMAYGUA, J. de, Relación de 
antiguedades deste reyno del Piru, Instituto Francés de Estudios 
Andinos y Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de Las 
Casasˮ, Lima-Cusco 1993 [1613?]. 

SANTO TOMÁS, D. de, Lexicon o vocabulario de la lengua general del Perú, 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima 1951 [1560]. 

SARMIENTO DE GAMBOA, P., Historia de los Incas (2da.parte de la Historia 
General llamada Indica), Emecé, Buenos Aires 1943 [1572]. 

SCHOBINGER, J. (comp.), El santuario incaico del cerro Aconcagua, 
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza 2001. 

SOTO FLORES, F., “Los kipus modernos en la comunidad de Laramarcaˮ, en 
Revista del Museo Nacional, (Lima), XIX-XX (1950-1951) 299-306. 

VARIOS, Sistemas de notación inca: Quipu y Tocapu, Lima 2009. 
VARIOS, Atando cabos, Lima 2011. 
VARIOS, El quipu colonial. Estudios y materiales, Lima 2013. 
VON ROSEN, E., Un mundo que se va. Exploraciones y aventuras entre las 

altas cumbres de la cordillera de los Andes, San Miguel de Tucumán 
[1916] 1957. 

WOŁOSZYN, J.Z., Los rostros silenciosos. Los huacos retrato de la cultura 
Moche, Lima 2008. 
 

IX. AGRADECIMIENTOS. 
Institucionales: Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas 
(CONICET); Gobierno de la Ciudad Autónoma de Buenos Aires. 
Personales: Hugo A. Pérez Campos, Rodolfo A. Raffino, David Sánchez F-B. 
 
Nota buena:  

En la Imagen 2 de mi artículo titulado “Un poco más acerca de los llamados 
ángeles arcabuceros (Noroeste argentino, siglos XVII-XVIII)” publicado en el número 2 
de Escurialensia se deslizó un error acerca de la ubicación de la población de Uquía. 
El dato correcto es el siguiente: La población de Uquía está a unos 16 km al norte del 
cruce del Trópico de Capricornio con el Valle de Humahuaca y sobre la margen 
derecha del Río Grande que corre por el fondo de dicho valle, llamado también 
Quebrada de Humahuaca. 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 

 
 

Cisneros y la vida claustral femenina 
 

Cisneros and Female Monastic Life 
 
 

Sor M.ª Victoria TRIVIÑO MONRABAL, OSC1 
 
 
Resumen: Se expone la mentalidad del Cardenal Cisneros, su preocupación 
pastoral y las líneas con que consigue la promoción de la mujer. El doble objetivo 
es formar religiosas espirituales y cultas buenas educadoras. Y fundar colegios 
para que las religiosas eduquen a la juventud para, según su elección, religiosas o 
dignas esposas y madres de familia. 
 
Abstract: The mindset of Cardinal Cisneros is presented, highlighting his pastoral 
concern and the initiatives through which he promoted the role of women. His dual 
objective was to form spiritual and educated religious women who would be good 
educators, and to establish schools where these religious women could educate 
young girls to become, according to their own choice, either nuns or worthy wives 
and mothers. 
 
 
Palabras clave: Reforma. Promoción de la mujer. Ordenaciones para las 
doncellas. Constituciones, Estabilidad económica. Estabilidad jurídica. 

 
Keywords: Promotion of women. Ordinances for maidens. Constitutions. 
Economic stability. Legal stability. 
  

 
1 Escritora e investigadora independiente, experta en franciscanismo. Correo electrónico: 
sormariavictoriat@msn.com  



SUMARIO:  
 

I. Preámbulo 
 

II. Novedad cisneriana en la Tercera Orden Franciscana 
  

2.1. San Juan de la Penitencia, Alcalá 1504. Paradigma del ideal 
cisneriano 

 2.2. Santa María de la Cruz, Cubas de La Sagra 1509 
 2.3. San Juan de la Penitencia, Toledo 1514 
 2.4. La Concepción, Illescas 1514 

 
III. Apoyo a Dominicas y Clarisas 

  
3.1. María de Santo Domingo, Aldeanueva/Piedrahíta 1511 

 3.2. De Sta. Liberada a Sta. Clara, Alcalá 1481-1516 
 

IV. Reconociendo la dignidad y los dones de la mujer 
  

4.1. Sanación. La sabiduría de una mujer mora 1499 
 4.2. Intercesión y profecía. La campaña de Orán 1508 
 4.3. Predicadora y párroco, la “Santa Juana” 1510 

 
V. Conclusión 

 
VI. Cronología breve 
 
VII. Bibliografía 

 
 
Recibido: marzo 2024  

Aceptado: mayo 2024 

 
  



I. INTRODUCCIÓN 
  

Gonzalo Ximénez de Cisneros (1436-1517) llamó un día a las puertas de la 
Orden de San Francisco en su reforma villacreciana, que significaba “una nueva 
forma de vida religiosa, una nueva opción que se abre paso con novedades 
atrayentes”2. El que en el ministerio sacerdotal había demostrado ser persona de 
acción con gran capacidad de trabajo, medrando en honra, bienes y amigos, se 
plegaba ahora a la obediencia, a la pobreza, a la austeridad y retiro del eremitorio. 
Encarnaba en su persona el impulso renovador de la vida religiosa en la Iglesia. 

 
Quien busca la austeridad del eremitorio, no es atraído precisamente por 

un lugar, ni por una forma de vida fácil, es atraído por Dios. Quien persevera en la 
soledad del eremitorio, resiste porque ha saboreado la experiencia de Dios en el 
centro del alma. Permanece porque ha visto, ha tocado, ha escuchado al Señor. 

 
El eremitorio de la reforma franciscana es el lugar de la desnudez y la 

“santa idiotez”, donde se pierde la ciencia vana y se olvida todo saber prestado, 
para adquirir la verdadera sabiduría en la palabra del Evangelio y en la 
experiencia de Dios.  

 
Gonzalo Ximénez de Cisneros, transformado en Fray Francisco a sus 48 

años, vivió esa catarsis en el eremitorio de La Salceda durante casi diez años 
(1477-1485), hasta que la Reina Isabel le hizo ir y venir a la Corte. Quiso, la 
Reina, que fuera su confesor por consejo del Cardenal Arzobispo de Toledo 
González de Mendoza. Le pidieron después los frailes que les gobernase como 
Ministro Provincial y tuvo que visitar la Provincia de Castilla. Al fin le sacarían 
definitivamente de La Salceda para ocupar la sede primada de España. 

 
El retiro del eremitorio franciscano no es una opción de por vida, como 

pueda ser en los monjes y ermitaños. El fraile lo vive temporalmente, según el 
ejemplo de San Francisco. San Antonio de Padua alternaba el gobierno de la 
Provincia con la actividad docente en la universidad de Montpelier y el eremitorio 
de Camposanpietro. San Buenaventura alternaba el gobierno de la Orden, con la 
cátedra de la universidad de París, y el eremitorio de la Verna.   

 
Esta alternancia entre la misión apostólica y el recogimiento, marcada por 

la austeridad para entregarse a la oración siempre en comunidad, fue rescatada 
por los reformadores y Padres de la Observancia. Así lo aprendió y vivió Fray 
Francisco de Cisneros. 

 
  De la experiencia de vivir colgado de la Palabra de Dios, escuchada, 
amada, celebrada y obedecida, le nació a Fray Francisco el deseo de darla a 
conocer acometiendo la gran obra de la Biblia políglota.  
 
 De la fascinación de la experiencia de Dios brotó su celo misionero sin 
fronteras, que le llevó a surcar el mar, y levantar una colegiata en Berbería para 
que desde aquellas tierras llegase al cielo la alabanza y la intercesión de la 
Iglesia. Celo de la gloria de Dios que le hizo recorrer los caminos dejando su 

 
2 GARCÍA ORO, J., Cisneros, su vida y su obra II, Bac, Madrid 1993, p. 128. 



huella en la reforma del clero, del cabildo, de las parroquias, de las cofradías, de 
los religiosos y de los fieles. Celo que alcanzó a la cultura fundando la 
Universidad de Alcalá, colegios para estudiantes pobres y para doncellas.  
 

De la experiencia y gusto por la prolongada oración de recogimiento, vino 
seguramente una secreta añoranza y despertó en él una honda estima y 
confianza en el discernimiento de personas espirituales. De forma discreta pero 
real él aceptaba los fenómenos místicos y se interesaba por las revelaciones que 
ayudan a discernir el futuro de la Iglesia. “De sobras es conocido el interés que 
mostró por las monjas y aún más por las beatas fueran éstas “iluminadas” o 
“alumbradas”, lo que dentro de la Prerreforma todavía no era visto como herejía ni 
heterodoxia”3. 

 
 

II. NOVEDAD CISNERIANA EN LA TERCERA ORDEN FRANCISCANA 
 

Todo comenzó en los atardeceres de Toledo y Alcalá… Y no hablamos de 
reforma sino de novedad de vida. 

 
Ya tenemos a Fray Francisco en la sede toledana y sabemos de su hacer. 

Los que fueron sus colaboradores escribieron su vida y empresas. Con 
admiración le llaman “el santo arzobispo”, “el santo cardenal”, y simplemente “el 
santo”.  

 
Juan de Vallejo, que fue secretario del Cardenal, contó: “cómo llenaba sus 

horas durante el gobierno de la Sede Primada, nos dice que era costumbre suya 
pasear al atardecer por las concurridas calles de Alcalá y de Toledo y también por 
las riberas del Tajo, observando la vida de los más humildes para así, luego de 
conocidas y estudiadas personalmente las condiciones de la sociedad que le 
rodeaba, poder él establecer algunas de las Instituciones que han perdurado a lo 
largo de los siglos. Caminando de ese modo por las calles y alrededores de las 
citadas ciudades pudo observar que muchas mujeres, a causa de la pobreza y el 
hambre, se veían arrastradas a llevar vida de pecado y deshonor; otras muchas 
eran obligadas a ingresar en conventos y profesar, aunque no tuvieran vocación 
para la vida religiosa, con el resultado de hacer luego vida miserable y sin 
provecho”4.  

 
Para mí este es un dato precioso. Observando por las calles y plazas, 

cuesta arriba y cuesta abajo al atardecer, aprendía lo que debía hacer. 
Escuchando el clamor secreto de las mujeres, cuando la ciudad se sosiega junto 
al hogar, el “santo cardenal” concibió nuevos y audaces proyectos.  

 
El que hizo de la Virgen Inmaculada su Dama, se propuso dignificar la vida 

de la mujer. Para rescatar su honor y salvar su libertad en la elección de estado 
concibió la fundación de: Conventos con religiosas franciscanas austeras y cultas; 
Colegios donde las jóvenes, instruidas, educadas y bien dotadas, pudieran elegir 

 
3 BARBEITO CARNEIRO, Mª. I., Mujeres y literatura del Siglo de Oro. Espacios profanos 
y espacios conventuales, Madrid 2007, p. 52. 
4 VALLEJO, J. de., Memorial de la vida de Fr. Francisco Jiménez de Cisneros. Centro de 
Estudios Históricos. Madrid 1913, p. 69.  



con toda libertad su futuro, en la vida conyugal o en la vida religiosa; hospitales de 
mujeres, para dar una asistencia digna a las viudas y mujeres desfavorecidas por 
la fortuna. Más aun, un programa de ayudas para las doncellas, no colegialas, 
que lo necesitasen. 

 
¿Con que contaba Fr. Francisco para realizar su proyecto?  
 
En la familia franciscana florecen tres órdenes, con el mismo espíritu, 

aunque con diversa forma:  
 
Iª. Orden la forman los frailes, viven en comunidad y sirven al Señor en vida 
apostólica;  
 
IIª Orden la integramos las clarisas, en vida contemplativa claustral, en 
comunidad;  
 
IIIª Orden la forman los laicos o clérigos que dan testimonio en medio de la 
realidad temporal. Viven en sus casas. Sin embargo, pueden convivir en 
beaterios que se caracterizan por la dedicación a la oración, la penitencia y 
las obras de caridad. 
 
Para realizar su proyecto fray Francisco puso sus ojos en la IIIª Orden, y 

dentro de ella en las beatas que ya vivían en comunidad, abiertas a la acción en 
bien de la sociedad. En Alcalá, en Toledo, en Cubas de La Sagra, en Illescas, dio 
a los beaterios franciscanos estabilidad jurídica y económica abriéndolos a la 
promoción de la mujer.  

 
Profesan los terciarios la Regla de San Francisco aprobada por el Papa 

Nicolas IV. Más, como esta regla es común a los casados, observando el 
Cardenal que no satisface “los limpios deseos de las animas castas”, como jurista 
que era compuso para sus fundaciones las llamadas “Constituciones de Ntro. 
Padre Cardenal Don Fray Franco Ximenez Arzobispo de Toledo. Del monasterio 
de S. Jn de la penitencia de Alcala”. -11 de octubre de 1508. Fueron aprobadas 
por el Papa León X.  

 
Según las Constituciones, las hermanas profesaron los votos de pobreza, 

castidad y obediencia, y quedaban vinculadas a la Orden de San Francisco.  
 
“Las quales Abbadessas en todas las cosas que a la presente Regla 
pertenecen obedezcan a los ministros provinciales de las Orden de nuestro 
bienaventurado Padre san Francisco y a los visitadores…”5.  

 

Es la unión jurídica que vincula las tres órdenes mediante el superior 
regular. Actualmente se define con la figura canónica de asociación (D.C., c. 614). 

 

 
5 “Constituciones de Ntro. Padre Cardenal Don Fray Franco Ximenez Arzobispo de Toledo, 
Del monasterio de S. Jn de la penitencia de Alcala”, -11 de octubre de 1508, c V, f. 6. (Se 
guarda el original en el pequeño Museo del Convento de San Juan de la Penitencia de 
Alcalá de Henares). 



Con la vida común adoptaron el rezo coral del Oficio Divino en gregoriano. 
“Nunca quiso que en las iglesias de su Arzobispado tuviese otra música que el 
canto gregoriano, que nosotros le damos el nombre de canto llano”6. Y como era 
muy amigo de los libros, procuró llenar el vacío de literatura devota. “Fue muy 
aficionado a la gente de espíritu, y de libros espirituales que encienden y alientan 
el alma para que ame, guste, y se deleite en solo Dios. Pocos libros de la materia 
espiritual y meditación dexó de leer y así salió consumado maestro, y muchos de 
ellos tradujo en lengua materna; que imprimió a su costa para repartir entre 
personas de espíritu, en particular en sus conventos y entre sus hijas, porque no 
dexasen, por falta de doctrina, de cumplir con sus obligaciones, y para que 
entendiesen que su oficio era orar y meditar continuamente”7. Editó las obras de 
San Buenaventura, Santa Clara, Santa Ángela de Foligno, Sta Catalina de Siena, 
Juan Guerson, Jerónimo Savonarola, San Juan Clímaco, San Vicente Ferrer, 
etc… “Es evidente que el ilustre franciscano consideraba más que conveniente 
necesario que la mujer cultivara su intelecto con lecturas espirituales”8. 

 
Las hermanas se dedicaron a la educación de las doncellas preparando 

para el futuro dignas religiosas y dignas madres de familia. En suma, buenas 
educadoras en la fe y costumbres para alumbrar una sociedad más justa y noble. 
Se dedicaron también a cuidar a las mujeres pobres en el hospital. Vestían el 
habito franciscano, con velo blanco hasta el 10 de mayo de 1584 en que lo 
cambiaron por el velo negro con la autorización del General de la Orden Fr. 
Francisco de Tolosa9.  

 
Asegurada la estabilidad jurídica procuro la estabilidad económica 

dotándolas generosamente para realizar su misión, y que no faltara dote a las 
doncellas. Ciertamente pudo hacerlo porque la mitra toledana en el siglo XVI 
poseía un importante patrimonio.   

 
El paso de los siglos se ha llevado mucha documentación, pero si unas han 

conservado las Constituciones, otras han conservado datos de sus costumbres, o 
de su tono comunitario y espiritual, con lo que podemos rehacer la historia. 
 
2.1. San Juan de la Penitencia, Alcalá 1504. Paradigma del ideal cisneriano 
 

No supo de dilaciones el pastor entrañable que, al caer la tarde, conoció el 
dolor de la mujer indefensa, empobrecida y deshonrada. Cerca de la Reina Isabel 
sería uno de los mayores valedores de la mujer. Fray Francisco dirigió 
personalmente, en Alcalá, el proyecto que sería el paradigma de su ideal de 
renovación con la mujer y para la mujer. El triple objetivo era fundar un convento, 
un colegio de doncellas y un hospital. 

 
La realización de lo que hoy diríamos un complejo de promoción social, 

cultural y religioso de la mujer, comenzó a gestarse en 1498. “Comendó su 

 
6 QUINTANILLA Y MENDOZA, P., Archetypo de virtudes, espejo de prelados, el 
venerable padre y siervo de Dios Fray Francisco Xinénez de Cisneros, Alcalá 1653, p. 95.   
7 QUINTANILLA Y MENDOZA, P., Archetypo…, p. 95. 
8 BARBEITO CARNEIRO, Mª. I., Mujeres y literatura del…, p. 51s. 
9 Cf. ABAD PÉREZ, A. ofm., “La fundación del convento de San Juan de la Penitencia de 
Toledo. Memoria del Obispo de Ávila”, en Archivo Ibero Americano (AIA), 36 (1976) 603. 



realización al beneficiado de la Iglesia de Santa María Gregorio Fernando, varón 
de santa vida, energía e ingenio, que murió sin ver concluida su obra y que en ella 
fue enterrado”10.  

 
El año 1504, en un caserón mudéjar de la calle San Juan cerca de la 

Magistral de los Santos Niños, veía luz el triple proyecto del Arzobispo. Se abría el 
convento de San Juan de la Penitencia, el Colegio de Doncellas de Santa Isabel 
de Hungría, y el Hospital. Para la separación de cada centro, el edificio contaba 
con once patios11. Las obras terminaron en 1512.  

 

 
 

Imágenes 1 y 2: Constituciones de San Juan de la Penitencia de Alcalá (1508) 

 
 

 
10 ABAD PÉREZ, A., “San Juan de la Penitencia, obra social del Cardenal Cisneros en 
Toledo”, en Anales toledanos, 2 (1968) 3.  
11 Del edificio original se conserva la iglesia, hoy sala de exposiciones y biblioteca de la 
“Casa de la Entrevista”. Otras zonas del convento son actualmente dependencias 
municipales, y “Colegio Cardenal Cisneros”. En lo que fue claustro está el patio del 
colegio público. En la planta quedan cuatro columnas renacentistas con el escudo del 
Cardenal. En el exterior el escudo. 

http://es.cisneros2017.es/wp-content/uploads/2016/02/constituciones-001.jpg


Para asegurar el régimen interno de la obra, el año 1508 Fray Francisco 
redactó las Constituciones inspiradas en la Regla de Santa Clara. Sabía que no 
podía proponer a las hermanas mejor espejo que Santa Clara, la mujer que dio 
forma femenina a la intuición evangélica de San Francisco. Más adelante, en 
enero de 1509 dio las Ordenanzas para el Colegio de Doncellas y Hospital. Don 
Gregorio Fernando se encargó de acondicionar locales y reclutar doncellas, 
ofreciéndose a servir gratuitamente como capellán “por estimar ese servicio un 
gran honor”12. Entretanto Fray Francisco regaló ornamentos litúrgicos, imágenes, 
tapicería fina, alfombras de calidad, envió para el Colegio colchones, mantas 
blancas y sábanas. 

 
La comunidad votaba la elección de abadesa, y el Provincial la confirmaba. 

Para el ingreso en el Colegio las aspirantes debían pedir licencia al Guardián de 
Santa María de Jesús, de Alcalá. Pasados seis años, tanto si elegían el 
matrimonio o la vida religiosa, salían con 25.000 maravedíes de dote. Si elegían 
quedar en el convento debían acreditar su vocación y aptitudes ayudando un 
tiempo en el hospital, luego en el colegio, y si su conducta era aprobada 
ingresaban a la comunidad. 

  
El fundador tuvo cuidado de asegurar la estabilidad económica de la obra. 

La dotó de cuantiosas rentas y posesiones para su digno mantenimiento, de modo 
que “las religiosas puedan vacar e servir a Dios syn ynpedimento alguno, e las 
personas enfermas de nuestro hospital sean probeydas e curadas de sus 
enfermedades, e por consiguiente, las doncellas tengan con que se puedan 
sostener, criar e doctrinar e para sus alimentos, queriéndolo todo proveer”. Es de 
advertir cómo procuraba cosas de calidad, especialmente para el Colegio, pues 
los que le conocían sabían bien “cómo se esmeraba en dejar ricos los pobres”13. 

 
La fundación de San Juan de la Penitencia de Alcalá fue duradera. “Sus 

frutos en la educación fueron tan destacados y abundantes que no sólo 
ingresaron en dicho Colegio las jóvenes de las clases humildes, sino que hasta 
aristócratas y nobles se acogieron a sus muros y enseñanzas y Felipe II, pocos 
años después, envió 50 jóvenes hijas de sus criados, para que allí fueran 
educadas”14.  

 
 Tras la desamortización de Mendizábal, el convento presentaba un 
lamentable estado de conservación. En 1884 “Las Juanas”, previa donación de 
sus propietarios, se trasladaron al Colegio-Convento de Agustinos Recoletos de 
San Nicolás de Tolentino en la calle Santiago15. Allí continuaron su actividad 
docente hasta el año 196816 en que pasaron a la Orden de Santa Clara. 
  

 
12 GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros. Vida y empresas, Vol II. Madrid 1993, p. 298. 
13 ABAD PÉREZ, A., San Juan de la Penitencia…, p. 3. 
14 ABAD PÉREZ, A., San Juan de la Penitencia…, p. 2. 
15 Una información amplia en: HURTADO LEONES, D., ofm., Crónica ms. de la Provincia 
de Castilla.  
16 En esa fecha, 9 de las 33 hermanas de la comunidad impartían la enseñanza en el 
colegio. Después del Vaticano II, apremiadas por las normas de la Santa Sede para elegir 
entre la vida plenamente activa o contemplativa, cerraron el colegio. Profesaron en la 
Orden de Santa Clara el 4 de octubre de 1970.  



Fueron “las Juanas” las hijas predilectas de Cisneros, a ellas legó varios 
objetos personales. Conservan un ejemplar del Testamento de Cisneros, una 
cruz-relicario de madera, el bastón nazarí y, lo más valioso para conocer su obra: 
las Constituciones. 

 

 
 

Imagen 3: Bastón nazarí de Cisneros 
 

 
 

Imagen 4: Cruz relicario de Cisneros 
 
 
2.2. Santa María de la Cruz, Cubas de La Sagra 1509 
 
 En la pradera de Cubas de La Sagra, del 3 al 9 de marzo de 1449 una 
mujer muy bella con ropas de oro se apareció a la pastorcilla Inés. Le pidió 
levantar un santuario y apremiar la conversión “aderezar las almas”17. El año 
siguiente ya se hablaba del santuario, del Mayordomo y del hospital de 
peregrinos. 
 

El año 1464 la vidente Inés con un grupo de mujeres piadosas, fue a 
habitar junto al santuario de Santa María de la Cruz en una casa que levantaron 
con sus bienes, iniciando un beaterio de terciarias franciscanas. Acogían a los 
peregrinos, vendían cintas y tocas tejidas en sus propios telares, llevaban a pastar 

 
17 Se trata de las apariciones mejor documentadas de la historia gracias a la diligencia de 
la Iglesia de Toledo. Ver: TRIVIÑO, Sor Mª. V. osc. “Santa María de la Cruz: Documentos 
de las apariciones y milagros (1449-1600)”, en Toletana, 14 (2006) 177-263. 



ganado menor a la pradera y, cuando pasaban necesidad, salían a pedir 
limosna18. 

 
 No perseveró Inés en el Beaterio. Sería Sor Juana de la Cruz “La Santa 
Juana”, la que secundó los planes del Cardenal e hizo famoso el lugar con su 
predicación, santidad y milagros. Ingresó en 1496 a los 15 años. 
 
 Bien sea por la devoción a Santa María de la Cruz, bien sea porque en él 
tenía una prima llamada Sor Inés de la Concepción, Fray Francisco frecuentó el 
Beaterio de la Cruz. Informado de la predicación carismática de Sor Juana de la 
Cruz la escucho, le dio su apoyo y mando que se pusieran por escritos los 
sermones. Cumplió este encargo la amanuense Sor María Evangelista en el 
“Libro del Conhorte”19 que recoge 72 sermones. Al final la amanuense hizo 
constar: “Por cuanto fuimos mandadas por algunos prelados, que escribiésemos 
lo que oíamos…”20. Los prelados en 1509 eran el Provincial Fr. Juan de Marquina 
y el Cardenal Arzobispo de Toledo, Cisneros. 
 
 Pereció el archivo de la Cruz y no contamos con la bula que nos daría la 
fecha del paso de beatas a Terciarias Regulares. Sin embargo, la elección de Sor 
Juana por abadesa el 3 de mayo de 1509, revela el inicio de la forma de vida 
promovida por el Cardenal. En La Cruz, la originalidad de la promoción femenina 
obrada por Fray Francisco fue mucho más allá del paso del Beaterio a la TOR, 
más allá de la escuela de doncellas, al nombrar párroco de la Iglesia de Cubas a 
la abadesa, Sor Juana de la Cruz. Volveremos sobre ello. 
 
 “Cisneros mantuvo correspondencia con Sor Juana. Lo atestigua el 
custodio de Toledo, Fray Antonio de Pastrana, en su carta de 27 de agosto de 
1512 a Cisneros: “La Madre Juana de la Cruz me enseñó una carta de Vuestra 
Señoría”. Añade por su cuenta Quintanilla que el Cardenal “visitola muchas veces 
y se correspondían como personas de espíritu”21. Es decir que hubo una evidente 
afinidad espiritual entre ellos. 
 
  Acudió el Cardenal a recibir el discernimiento de Sor Juana como lo 
hicieron reiteradamente el Emperador Carlos V, el Gran Capitán, el Duque de 
Alba y tantas personas notables y sencillas. Se encomendó a su intercesión y 
discernimiento. Y como gustaba el Cardenal de regalar objetos valiosos y 
personales, regaló a Sor Juana “un crucifijo de bronce que consigo traía y se 
guarda en el coro de este convento con gran veneración”22. “Diole nuestro Prelado 
a esta bendita Madre para sustento de las religiosas, el beneficio de Cubas, y dos 
Moras, que convirtió predicándolas en arábigo, que fueron del despojo de Orán: y 
hay tradición, que el pontifical con que está enterrado, y aun dura, el Cardenal mi 
señor lo labró y cosió la sierva de Dios y milagrosa madre Juana de la Cruz tan 

 
18 Cf. NAVARRO, Fr. P., Favores del Rey del cielo hechos a su esposa la Santa Juana de 
la Cruz.  Madrid 1622, pp. 41-42; HURTADO DE MENDOZA, D., Chrónica de Castilla, 
Madrid 1712. Mss. L. III, c. 13, f. 499. 
19 Conhorte (1509) Biblioteca de El Escorial. Mss J-II-18.  
20 Conhorte. Sermón 72, 23 
21 GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros… Vol. I. BAC, Madrid 1992, pp. 253-254. 
22 Proceso de Toledo de Sor Juana de la Cruz 1616, Testigo X Sor María de los Ángeles, 
f. 121. 



canonizada en la devoción de los fieles que no tiene otro título que Sancta Juana, 
quizá porque lo debe estar en la bienaventuranza”23. 
 
2.3. San Juan de la Penitencia de Toledo 1514 
 

Al caer la tarde cuando se recogen los toldos en Toledo, el arzobispo 
franciscano Fray Francisco, salía a acariciar a los niños, a sorprender el dolor 
secreto de las viudas, a recoger las lágrimas y la vergüenza de las jóvenes 
desfloradas. Ya estaba en marcha el colegio de doncellas en Alcalá, la 
experiencia era hermosa y decidió la tercera fundación en Toledo.  

 
Desde el año 1511 hay muchas escrituras de las casas que compró el 

Cardenal en la parroquia de San Justo y de San Vicente para realizar su 
grandioso proyecto, “le costaron al Cardenal… más de doce mil ducados de 
oro”24. La nueva fundación con título de San Juan de la Penitencia debía tener 
espacio y rentas para 50 religiosas y 200 doncellas25. Les edifico una iglesia 
preciosa con los artesonados más bellos y valiosos de Europa.  

 
“Para su marcha inicial hubo de buscar cuatro religiosas, que se trajo del 

convento de Nuestra Señora de los Llanos de Almagro, fundación que él había 
dirigido siendo Guardián del Castañar en 1493, a saber: la Venerable Madre Sor 
Isabel de Hungría, a la que por sus virtudes y discreción nombró Abadesa, y Sor 
Ana de San Francisco, Sor Isabel de Santa Clara y Sor Ana de San Gabriel”26. La 
fundación se implemento con bula de 1514. Les dio las Constituciones de Alcalá, 
y acompaño la comunidad con mucho aprecio dando por su misma mano la 
profesión, el hábito y velo blanco a las hermanas27. Les recomendó la austeridad, 
la oración mental, el Oficio divino con devoción y recato según el uso de las 
Descalzas. 

 
A pesar de las previsiones del Cardenal, no hubo muchas religiosas en los 

primeros años. La austeridad de vida, el trabajo,  
 
“más la inclinación de las religiosas a extremar tales penitencias y la falta 
de control en aquellas virtuosas señoras dieron pronto su natural resultado 
y fruto, pues la mayor parte cayó enferma y la vida de comunidad comenzó 
a resentirse […]. 

 
Cuando la obra atravesaba esta dura prueba y no lograba consolidarse, 

vino a faltar el cardenal Cisneros, como dice el cronista de Castilla, y entonces su 
secretario, el obispo de Ávila, Ilmo. Fr. Francisco Ruiz se hizo cargo de su 
dirección y es él quien le dio forma definitiva y estabilidad canónica. Conocedor 
profundo del pensamiento cisneriano, por haberle acompañado durante los 26 
años últimos de su vida, escribió al papa León X informándole de todo y pidiendo 
autorización para escribirles unas Constituciones que asegurasen el buen 

 
23 QUINTANILLA Y MENDOZA, P., Archetypo… p. 95. 
24 ABAD PÉREZ, A., La fundación… p. 635. 
25 ÁLVAREZ, D., ofm., Memorial ilustre de los famosos hijos... de Santa María de Jesús 
(vulgo San Diego de Alcalá), Alcalá, 1753, 56. N. 128. 
26 ABAD PÉREZ, A., San Juan de la Penitencia…, pp. 4-5. 
27 Cf. ABAD PÉREZ, A., La fundación… p. 637. 



gobierno y régimen de la fundación, facultad que le llegó por Breve del mismo 
pontífice del 12 de abril de 1518. A tenor de esa facultad y ateniéndose a las 
circunstancias de renta y de experiencia, limitó el número de doncellas, fijándolo 
en 26, conservando intacto el de 50 religiosas”28.  

 
En las Constituciones, reformadas, y promulgadas a 16 de febrero de 1520 

ante el Provincial de Castilla, P. Juan de Marquina29, mitigaba los ayunos y 
descalcez, y puntualizó lo relativo a la dote de las doncellas: 

 
Cap 10. … “Por quanto la intención del fundador supe que las donzellas 
que estuviesen en esa vuestra Congregación, quando fuesen de hedad de 
discreción tuviesen libertad de elegir las que quisiesen vida conyugal, la 
eligiesen, y las que quisiesen ser religiosas y seguir a Cristo en pobreza y 
humildad lo pudiesen hacer, 
  

Ordenamos: que las donzellas que estuviesen en esa vuestra 
Congregación no puedan estar más de seis años […] y la que una vez 
saliere con su dote, no pueda ser más recebida. 

 
Cap. 11. Iten mandamos que a cada una destas donzellas que ansí saliere, 
le sea dado de limosna veinte y cinco mil maravedís en la manera 
siguiente: Quando alguna donzella, por inspiración divinal, quisiere ser 
religiosa en qualquier Religión que ella toviere devoción, séanle dados los 
dichos veinte y cinco mil maravedís de limosna al monesterio donde oviere 
de entrar; y si eligiere vida conyugal, séanle dados los veinte y cinco mil 
maravedís luego que sea desposada y no antes, y si pasados los dichos 
años no se desposare ni eligiere vida de religión, séanle dados los dichos 
veinte y cinco mil maravedís con que se remedie y vaya donde quisiere y 
no le sea dado más”30. 
 
Más aun, en una clausula se ordena favorecer a doncellas necesitadas, no 

colegialas, previo informe a la Madre:  
 

“Cada un año se den de limosna cien mil maravedís a diez doncellas 
pobres para su ayuda a su casamiento, estando desposadas, o para entrar 
en Religión. De estos dichos cien mil maravedís, los cinquenta se den 
siempre el día de la Encarnación, que es en el mes de marzo, y la otra 
mitad el día de nuestro Padre sant Francisco, que es en el mes de 
octubre”31. 

 
28 ABAD PÉREZ, A., San Juan de la Penitencia…, pp. 4-5. 
29 El P. Marquina, oriundo del país vasco, fue el primer ministro provincial tras la Bula de 
unión de León X. Gobernó la Provincia de Castilla como Vicario o Custodio 1515-1518, 
como Provincial de 1519-1521 y de 1524-27. Era Guardián de Alcalá en 1495 cuando 
Cisneros practicó la visita y se llevó consigo a Fr. Francisco Ruiz. Segunda vez en 1503. 
Murió en 1528 en su convento de Santa María de Jesús donde vistiera el hábito hacia 
1481, ÁLVAREZ, D., Memorial ilustre, etc., pp. 33-41. 
30 Ordenaciones para las Doncellas, 6 de febrero de 1520.  cc 10-11, ff. 27v.-28r. Cit. 
ABAD, A., San Juan de la Penitencia… p. 51. 
31 Ordenaciones para las Doncellas… f. 30v. Cit. ABAD, A., San Juan de la Penitencia… 
p. 53. 



 
Mientras por una parte se favorecía a los estudiantes pobres, se 

desplegaba un programa de ayuda a las doncellas velando su dignidad. 
 
El obispo de Ávila, fray Francisco Ruiz, por la admiración y estima que 

profesó al Cardenal, tomó a su cargo llevar adelante la fundación toledana. Veló 
por su espíritu y acrecentó la renta. A los 600.000 maravedís del Cardenal añadió 
400.000 más.  

 
Hallado el equilibrio, la comunidad conoció años de prosperidad, con 40 

religiosas y 23 doncellas en el año 1545. Sumando los vicarios y criados, la 
fundación sustentaba más de setenta personas. Entre las religiosas destacadas 
por su virtud sobresale la quinta abadesa Sor Francisca de la Cruz (1467-1517), 
admirable en la caridad. Por su oración llena de fe y compasión alcanzó muchos 
milagros. En la guerra de 1936 se perdió por las llamas el monasterio. 
 
2.4. La Concepción, Illescas 1514 
 
 El Cardenal Cisneros dejó honda huella en Illescas (Toledo). Es recordado 
con admiración, como se puede constatar todavía en la gran obra del Hospital. 
“Como gobernante de la Iglesia toledana y regente de la Nación iba a 
protagonizar un periodo de los más álgidos de la historia de España, dio un fuerte 
impulso a la vida religiosa, asistencial e incluso administrativa de Illescas”32. 
Magnánimo fue el Cardenal con la ciudad de Illescas, y generosa la ciudad para 
darle sus hombres, soldados, caballeros e infanzones que al mando de Pedro 
Sánchez, marcharon a las campañas del Norte de África. 
 
 Existió en Illescas un monasterio femenino Deibiense33 anexo a un hospital, 
fundado por San Ildefonso el año 636. El Santo lo dotó con sus rentas 
patrimoniales y alhajas, y depositó en él su obra De parturitate Virginis, contra las 
herejías de Theudio y Heladio. Les dio también una de las dos imágenes de la 
Virgen de su oratorio34. Con el paso de los siglos, monasterio y hospital estaban 
muy deteriorados, solamente la capilla dedicada a la Virgen era muy visitada. 
 
  Cisneros pidió a la villa la cesión de los terrenos que ocuparon en otro 
tiempo las “benitas”35, para fundar un convento y colegio de doncellas. El pueblo 
accedió a su deseo con la condición de que, en un lugar céntrico, construyese un 
hospital más amplio, con una ermita dedicada a la Virgen.  Se edificó el Hospital 
hacia el año 1500, por el maestro Pedro Gumiel de Alcalá, y la ermita de la Virgen 
de la Caridad, título dado también la Hospital. En cuanto al convento, el mismo 
Cardenal puso mucho empeño, inspeccionaba las obras y, el año 1510 urgía a 
Araoz para que terminasen pronto.  

 
32 ROMO DE ARCE TORREJÓN, F., Historia de Illescas. Illescas 1995, p. 74. 
33 Monasterios visigóticos de San Martín de Dumio (580) orden nacida en Braga 
(Portugal). Se regían por reglas múltiples, incluso por sentencias de los Padres. Se llamó 
Deibiense “Debido a Dios”, por corrupción de la palabra Dumiense.   
34 Cf. ROMO DE ARCE TORREJÓN, F., Historia de…, p. 26. 
35 Aunque les llamaron “benitas” no eran benedictinas, pues todavía no se habían 
fundado en España. Los monasterios de San Benito Aniano florecieron más adelante en 
los siglos IX-X. No se sabe si pudieron pasar de una observancia a otra.  



 
Se implementó la fundación con Bula de León X del 30 de enero de 1514. 

Procedían las fundadoras del Monasterio de Santa María de la Cruz. “Entre las 
Madres que ingresaron en el nuevo monasterio figuraban Sor Inés de la 
Concepción, sobrina del Cardenal Cisneros, que procedía de Santa María de la 
Cruz (vulgo Santa Juana) de Cubas de La Sagra; fue la primera abadesa, y 
falleció santamente en 1517, y enterrada en el coro de la iglesia; Sor Lucía de los 
Ángeles como Vicaria, y Sor Eufrasia de Santa Clara como Maestra de Novicias. 

 
El amor que Cisneros tenía al convento se puede constatar por la donación 

de casas y censos que tenía en Illescas y que hizo poco antes de morir. Además, 
le dotó de bienes y rentas de las antiquísimas ermitas de San Antón, y Santa 
Catalina”36. Ciertamente lo dotó con esplendidez para 30 monjas que profesaban 
la Regla tercera de San Francisco y las Constituciones de Alcalá. No hay datos 
relativos al colegio, fueron devorados por el fuego.  

 
En el antiguo monasterio se hospedó Santa Teresa de Jesús. Una vez 

yendo de Toledo a Pastrana el 30 de mayo de 1569, al encuentro de la princesa 
de Éboli. Otra vez en 157537. 

 
Las terciarias, después de la Exclaustración del siglo XIX según se cree, 

pasaron a la Orden de la Inmaculada Concepción. Pero, por haber “un documento 
que las obligaba a enseñar a las jóvenes” continuaron con el colegio hasta el 
inicio del tercer milenio. Limitadas por el número y la edad, mantuvieron todavía 
un decenio un parvulario.  
 
 
III. APOYO A DOMINICAS Y CLARISAS 
 
 Sin pretender llegar a todas las intervenciones de Cisneros en la promoción 
de los monasterios femeninos, ponemos el foco en dos lugares. En Aldeanueva 
su proyecto se adapta al espíritu de los dominicos y favorece a una mujer 
discutida. En Alcalá respeta la inclinación hacia el recogimiento de las terciarías 
que prefieren pasar a la Orden de Santa Clara.  
 
3.1. María de Santo Domingo, Aldeanueva/Piedrahíta 1511 
 
 Terciaria dominica era María “la Beata de Piedrahíta” desde 1502. Después 
de habitar en diversos lugares la hallamos en Aldeanueva de la Cruz (Ávila). 
Regalada de dones místicos promovió la reforma de tendencia contemplativa en 
su comunidad y en la fraternidad hermana de frailes dominicos en Piedrahíta. 
Padeció la sospecha, rechazos y sanciones de parte de los superiores de la 
Orden, que la condujeron al Proceso de la Inquisición de 1509 a 1510.  
 

Cuando la conoció el Cardenal la escuchó, la protegió y se declaró 
públicamente su defensor porque: “nunca había visto doctrina viva, sino desta Sor 
María, y él y otros le dieron a entender que tenían gran certidumbre de que esta 

 
36 ROMO DE ARCE TORREJÓN, F., Historia de…, pp. 76-77. 
37 Cf. ROMO DE ARCE TORREJÓN, F., Historia de…, p. 85. 



Sor María era grandísima sierva de Nuestro Señor”38. Mandó al confesor que 
pusiera por escrito sus vivencias místicas, y periódicamente, eran enviadas al 
secretario del Cardenal. Más de una vez fue consultada por el Cardenal, de hecho 
María le anunció la victoria de Orán. 

  
Los superiores de la Orden dominicana la persiguieron con el empeño de 

disolver el beaterio de Aldeanueva. Y lo habrían conseguido, a no ser por la 
protección del Cardenal que creyó en aquella mujer, le dio nuevas Constituciones, 
y gestionó su independencia. El fruto de su intervención sería conseguir en 1511 
una concordia de los superiores de la Orden para que permitiesen la reforma, y la 
expansión de los llamados “monasterios pequeños” en nuevas fundaciones 
dirigidas por Fray Juan Hurtado39. 

 
A cambio, el Cardenal recibió de los frailes dominicos propuestas, 

colaboradores y traductores para programar la literatura espiritual difundida desde 
la editorial de la universidad de Alcalá. Tradujeron: Obra de las epístolas y 
oraciones de la bienaventurada Sancta Caterina de Sena; La vida de la 
bienaventurada Santa Catarina de Sena, y Exposición del Salmo Miserere, de 
Savonarola. Aldeanueva fue el cenáculo donde se experimentó el beneficioso 
influjo del Pastor que sabía alimentar la espiritualidad.  
 
2.2. De Santa Liberada a Santa Clara, Alcalá 1481-1516 
 
 El actual convento de Santa Clara también experimentó el influjo renovador 
del Cardenal, aunque de diferente forma. Como tantos otros monasterios 
comenzó siendo un beaterio. Con la aprobación del Arzobispo don Alfonso 
Carrillo, el 24 de noviembre del año 1481, el arcipreste de Alcalá Fernando Díaz 
de La Fuente reunió las primeras beatas en las casas de Santa Liberada40. Eran 
Margarita de Toledo, 27 años; Inés Días de Alcalá, 27 años; Catalina de Cuellar, 
29 años; y Violante de Alcocer, de 20 años. 
 

“El arcipreste, viendo que la comunidad prosperaba, pensó en darle mayor 
estabilidad. Solicitó del Papa Inocencio VIII, con el apoyo de la reina 
Católica que sumó su petición a la súplica del arcipreste y de las beatas, 
que la casa de las beatas pasara a la Orden Tercera Regular de S. 
Francisco y a la obediencia de los franciscanos observantes de Castilla. 

 
38 GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros…, Vol. I. Madrid 1992, p. 240. 
39 Había vivido esta experiencia de autonomía en La Salceda. Aunque estaba bajo la 
obediencia de la Provincia de Castilla y del custodio de Toledo, tenía un régimen de 
autogobierno que los superiores debían respetar sin interferir en la disciplina interna. 
Conservaba sus facultades fundacionales para recibir candidatos, hacer el noviciado, dar 
la profesión y las órdenes.  
40 El arcipreste de Alcalá Sancho Martínez dejó en testamento sus propiedades y casas, 
llamadas de Santa Liberada, para fundar un hospital de pobres y peregrinos. Nombró 
patrón al arcipreste y cura de Santa María. Si se fundó no prosperó, en 1480 amenazaba 
ruina. Con licencia del arzobispo Carrillo, el arcipreste Fernando Díaz de La Fuente 
decidió revitalizar el legado fundando un beaterio. Así se hizo a 24/11/1481. 



Concedió el Papa cuanto se le pedía […] dándoles licencia para emitir los 
tres votos”41 en Bula del 1487. 
 
En aquella primera etapa, Cisneros envió una aspirante al monasterio. Era 

Juana de Tendilla, de 26 años, “Esta nos mandó el Rdo. P. Fray Francisco 
Ximenes, provincial, y después fue arçobispo de Toledo”. Juana vistió el hábito el 
14 de julio de 1494, le dio la profesión el custodio fray Martín de Vergara..., y finó 
santamente en loor de Xº., desde a iiij años, que estouo en la orden”42. 

 
Apenas seis años después, las beatas desearon pasar a la recién fundada 

Orden de la Inmaculada Concepción. Lo pidieron, les fue otorgado en la Bula 
Expone nobis de Julio II de 150843 que no llegó a implementarse. Permanecerían 
en la TOR hasta 1516. 

 
Llama la atención las sucesivas peticiones de las hermanas y las 

autorizaciones y bulas que dan respuesta a sus deseos. Beatas en 1481, 
Terciarias Regulares en 1487. Proyecto de pasar a Concepcionistas en 1509 que 
no llega a efecto. Finalmente, a Clarisas en 1516. Es posible que esa vacilación 
se deba al ambiente de reforma. Tenían clara su tendencia al recogimiento, les 
cuesta hallar la forma de vida para actualizar su deseo. 

 
Nos interesa la relación de estas hermanas, todavía en la TOR con el 

arzobispo de Toledo. El monasterio de Santa Liberada estaba situado cerca de la 
universidad. “Esta vecindad preocupó al Cardenal, que trató con las monjas se 
trasladasen a otro sitio más tranquilo, donde no les perturbara la bulliciosa 
juventud universitaria”44 Propuso una permuta: a cambio del convento, les 
compraría un solar para edificar el nuevo monasterio.  

 
Esta fue la intervención del Cardenal. Las hermanas se sentían más 

llamadas al recogimiento que a la acción, y el Cardenal se interesó para favorecer 
su deseo. El traslado al nuevo monasterio de la comunidad, que contaba unas 50 
monjas, se hizo en 1515 antes de que concluyeran las obras. Quisieron pasar a la 
Orden de Santa Clara y, con Breve de León X a 13 de agosto de 1516, les fue 
concedido profesar su Regla y cambiar el nombre del monasterio que, en 
adelante tuvo por titular a Santa Clara. 

 
Pero eran los últimos años del Cardenal, tiempo de la regencia en que 

delegó los asuntos de la diócesis, y las obras avanzaban lentamente. Aunque el 
Cardenal les dejó algún legado testamentario no fue fácil a las hermanas llevar 
adelante la obra del sólido convento de Santa Clara que hoy todavía admiramos. 
 
 

 
41 MESEGUER FERNÁNDEZ, J. ofm., “El Cardenal Cisneros en la vida de Alcalá de 
Henares, en AIA, n. 136 (1974) 526ss.  El autor trae el texto íntegro de la Bula en las pp. 
527-530. 
42 Consta en el Libro de asiento de las religiosas que ha avido en este monasterio de 
Santa Liberada y empieza el año de su fundación, que fue el de 1481, c. Xiij. En: 
MESEGUER FERNÁNDEZ, J., El Cardenal…, p. 541.   
43 Texto de la Bula en MESEGUER FERNÁNDEZ, J., El Cardenal…, pp. 530.533. 
44 MESEGUER FERNÁNDEZ, J., El Cardenal…, p. 546. 



IV. RECONOCIENDO LA DIGNIDAD Y DONES DE LA MUJER 
 
 El que tuvo una madre digna, hermosa y buena educadora, a la que 
siempre supo venerar, también supo tratar a la mujer con respeto y admiración. El 
que fue confesor de una gran Reina sirvió a las mujeres como a reinas. El que 
contempló en Francisco de Asís su devoción y cuidado hacia Clara de Asís, 
heredó una cortesía pura y entrañable hacia la mujer. 
 
 Fray Francisco reconoció los dones de Dios en las mujeres, las promocionó 
tanto cuanto le fue posible y aceptó su ayuda aunque no fueran cristianas. En los 
colegios procuró belleza y calidad, todo lo que educa la sensibilidad de la mujer. 
  
4.1. Sanación, la sabia mujer mora 1499 
 
 Era el verano de 1499. Fray Francisco ya era Arzobispo de Toledo cuando, 
por un designio bien programado por la Corona, fue llamado para acompañar a 
los Reyes a Granada. Fue con algunos compañeros como tenía por costumbre, 
se hospedaron en unas habitaciones del piso alto de La Alhambra, al parecer 
excesivamente ventiladas, y Fray Francisco enfermó al final del verano. Le 
atendió el doctor García de Pisa. También la Reina manifestó su inquietud y 
proveyó el traslado a un lugar más abrigado. Pero todo fue inútil, Fray Francisco 
empeoraba. Necesitaba la salud y los médicos no se la sabían dar, la ayuda le 
vendría de una sabia mujer sanadora. 
 
 Conocedora de la situación, una mujer que vivía en Granada llamada 
Francisca, se presentó a Fray Francisco. Le dijo que en Granada había sabios. Le 
ofreció los servicios de una mora sanadora de 80 años de edad que le podría 
curar, sin sangrías y sin purgas, con sus yerbas y ungüentos. La única condición 
era, visitarle en secreto y que no la denunciaría a los médicos.  
 
 Fray Francisco lo consultó con su pequeña comunidad y todos estuvieron 
de acuerdo en aceptar los servicios de la mora. La primera noche, cuando Fray 
Francisco quedó solo con los frailes, llegó la mora acompañada de Francisca. 
Reconoció que la enfermedad era grave y peligrosa pero aseguró que la podría 
curar en ocho días. Y así cada noche, “cuando todos eran idos a sus posadas” le 
visitaba la mora. Y fue según su promesa que en ocho días se halló restablecido. 
 
 He aquí un detalle del “tratamiento”. Además de las yerbas medicinales, le 
mandó que fuese por las mañanas a cabalgar junto a la ribera del Río Darro, que 
tiene aires muy frescos y sanos, “que haciendo ejercicio y venido hacia su 
naturaleza, luego Su Señoría estaría del todo libre”. Y así fue. Con licencia de sus 
altezas, Fray Francisco regresó sano a Alcalá45 . 
 
4.2. Intercesión y profecía, la campaña de Orán, 1508 
  

Ante el peligro corso y la amenaza turca se sentía la necesidad de 
establecer un control en el Mediterráneo. Se conquistó la plaza de Mazalquivir en 

 
45 QUINTANILLA Y MENDOZA, P., Archetypo de virtudes..., pp. 51-52. 



1505, Cazaza en 1506. Faltaba la más importante, Orán, ciudad de gran riqueza 
mercantil estimada como el fortín de Berbería.  

 
Siendo regente Cisneros hizo un proyecto que presentó al Rey Fernando. 

Se comprometía a financiar la empresa con la condición de que una vez 
conquistada Orán, quedara bajo la jurisdicción del Arzobispado de Toledo. El Rey 
estuvo de acuerdo, nombró al Cardenal Capitán General de África a 20 de agosto 
de 1508 y firmó su compromiso para que la Iglesia de Toledo erigiese un lugar de 
culto en berbería: “El Rey se compromete a que lo conquistado en esta guerra 
quede en lo espiritual dependiendo del Arzobispado de Toledo y a que se cree en 
Orán una colegiata con beneficiados del cabildo toledano para todo lo cual 
obtendrá en su día facultad pontificia”46. 

 
Antes de partir, el Cardenal visitó los conventos de la diócesis pidiendo 

oraciones. De manera especial contó con Sor Juana de la Cruz, María de Santo 
Domingo, y Sor Marta de la Cruz del monasterio de San Clemente de Toledo. 
Todas le anunciaron la victoria. 

 
Salió Cisneros para Cartagena el día 21 de febrero de 1509, le 

acompañaban religiosos franciscanos y dominicos. Zarpó rumbo a Orán el 16 de 
mayo y desembarcó en Mazalquivir cerca de Orán el día 18 por la mañana. 
Celebraron una Misa solemne, el Cardenal se retiró al Fuerte y el ejército cayó de 
improviso tomando la ciudad. La victoria fue rápida y total. Al día siguiente 
celebraron la toma y liberación de cautivos. 

 
 Por encargó el Cardenal, el Vicario general de la Iglesia de Toledo García 

de Villalpando: “mantuvo durante los días de la expedición a Orán a los 
monasterios de Toledo en una intensa jornada de oración y sacrificio, de lo que el 
victorioso Cisneros se sintió muy complacido”47. Y Cazalla como testigo, contó los 
milagros de su amo “que así para la ida como para la venida, paresció 
notoriamente que el Cardenal nuestro señor, tenía el viento en la manga, y así lo 
decían públicamente los marineros”. Por su parte Fray Francisco reconocía con 
asombro y gratitud, que aquella victoria “fue más por misterio que por fuerza de 
armas” 48.  

 
Al regreso el Cardenal de España regaló a sus beaterios preferidos. En 

San Juan de la Penitencia de Alcalá dejó el bastón nazarí. A Santa María de la 
Cruz envió dos esclavas moras de Orán para que sirvieran al monasterio, las 
acompañó su secretario Fray Francisco Ruiz. 

 
A las místicas dotadas de carismas ya mencionadas, debemos añadir 

Santa María la Pobre. Doña María de Toledo, hija de los señores de Pinto, era 
muy admirada en los ambientes cortesanos por su ascesis, por el don de profecía 
y obras de caridad. Predijo que Cisneros sería promovido a la sede toledana. 
Fundó en Toledo el monasterio de S. Isabel de los Reyes de la Orden de Santa 
Clara. Por su humildad y pobreza fue llamada Santa María la Pobre. Por su 

 
46 GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros…, p. 539. 
47 GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros…, pp. 248. 
48 Cf. GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros… pp. 548ss. 



intercesión el Señor hizo muchos milagros así en vida como en muerte. Tuvo un 
trato espiritual muy frecuente con el Cardenal49.   
 
4.3. Predicadora y párroco, “La Santa Juana” 1510 

 
En la relación del Cardenal con Sor Juana de la Cruz se pueden 

diferenciar: su apoyo para predicar y el mandato de poner por escrito los 
sermones; Su colaboración en la promoción de la mujer por la fundación del 
colegio de doncellas; El nombramiento de párroco; Su intimidad espiritual al 
tomarla como consejera. 

 
Uno de los objetivos de reforma para el Cardenal de España fueron las 

parroquias. Y un día sorprendió al clero toledano nombrando párroco de la Iglesia 
de San Andrés de Cubas de La Sagra a una mujer. Era Sor Juana de la Cruz, la 
Abadesa del convento de Santa María de la Cruz. El nombramiento del 9 de 
marzo del año 1510 fue confirmado por el Papa Julio II el 4 de julio, reafirmado y 
decretado por el Cardenal el 28 de diciembre del mismo año50. 

 
El titular de un curato tenía obligación de servir el beneficio personalmente, 

presidir la feligresía y administrar los bienes, procurar el bien espiritual mediante 
la predicación, la catequesis y la administración de los sacramentos. 

 
Sor Juana recibió la jurisdicción para administrar personalmente la 

parroquia vinculada al Monasterio: “Unitam et incorporatam eídem monasterio 
futuris perpetuis temporibus ese volumus per praesentes”. En el documento es 
clara la voluntad del Cardenal al unir e incorporar la parroquia al monasterio para 
siempre “con todos sus anexos, derechos y pertenencias”. Recibió el privilegio de 
nombrar o remover al sacerdote que debía realizar el ministerio en la parroquia. 
Un sacerdote que no sería párroco, ni vicario, ni ecónomo. Cisneros encontró una 
solución en la figura del capellán. 

 
Sor Juana realizó un cuidado pastoral, catequético y administrativo 

extraordinario. Observamos en el libro que recoge su predicación, el “Conhorte”, 
que los sermones corresponden a las solemnidades, fiestas, y tiempos litúrgicos. 
También las remembranzas o representaciones que promovía en las fiestas eran 
interpretadas por los feligreses. En cuanto a la vida de intercesión, reflejada en su 
biografía, tiene un amplio alcance pastoral sobre vivos y difuntos. 

 
Ejerció esta responsabilidad la Abadesa de la Cruz hasta la muerte del 

Cardenal. Cuando él faltó los clérigos toledanos se dieron prisa en desplegar su 
campaña de desprestigio para privarle del curato. Y lo consiguieron. Pero no 
oscurecieron la luz de la extraordinaria santidad de la que el pueblo llamó, y 
llama, “La Santa Juana”. 
 
 
 

 
49 QUINTANILLA Y MENDOZA, P., Archetypo d,e virtudes... p. 95. 
50 Los documentos se hallan en el Archivo Vaticano. Reg. Supp.1348, f. 166v, y Archivo 
secreto Vaticano. Reg. Let. 1243, ff. 64-65. Los rescriptos del Cardenal se hallan en la 
parroquia de Cubas (Madrid). 



V. CONCLUSIÓN 
 
García Oro hace una síntesis de Cisneros como “Un profeta de la España 

de sus días”. Pondera como: “beneficiado rico, fraile asceta, arzobispo 
reformador, capitán de conquistas, misionero, y prelado mecenas…”51. Yo diría 
que falta algo importante.  

 
Por los datos que hemos presentado, tomados de los primeros biógrafos, 

creo que es importante destacar más facetas de esta magnífica figura. Cisneros, 
el asceta radical era un varón espiritual, era un caballero de exquisita sensibilidad 
y ternura, confidente de las mujeres más santas de su tiempo. Lo que entonces 
decían: “Las santas vivas”.  

 
Por el respeto y delicadeza con que trató a la mujer pudo ser el confesor de 

una gran Reina. Y debió hacerlo bien, porque la Reina le retuvo durante una 
docena de años (1492-1504), hasta la muerte.  

 
Por su sentido de justicia, porque en el Reino de Dios ya no hay 

discriminación entre el hombre y la mujer, recibió la asistencia de un doctor 
cristiano viejo y de una mujer mora; Recibió la luz del discernimiento de santas 
mujeres, y el consejo de los hermanos y hermanas. Más aun, abrir a la mujer 
espacios de autoridad en la Iglesia.    

   
Por la sencillez franciscana que adornó su alma, fue capaz de escuchar, 

proteger y promocionar, a mujeres en las que reconoció el Espíritu del Señor, 
fuesen valoradas o perseguidas.  

 
Pensaba que la vida religiosa se degrada por “relajación moral y vaciedad 

intelectual”. Por eso editó libros, muchos libros de espiritualidad que pagó de su 
bolsillo y regaló a los conventos y colegios, a “sus hijas”.   

  
Sí, profeta de su tiempo hizo florecer el más hermoso proyecto para la 

promoción cultural, religiosa y social de la mujer. Un digno ideal para crear una 
sociedad más justa y hermosa, en la Paz y el Bien. 
 
 
VI. CRONOLOGÍA BREVE 
 
1436  Nace en Torrelaguna. Adolescente, aprende las letras en Roa con su 

tío clérigo. 
  Estudiante en el Estudio Viejo de Alcalá. 
1450   Estudiante de Derecho en Salamanca. 
1459/1465  Ejerce y perfecciona el Derecho en Roma. 
146…?  Muere su padre. 
1465  Arcipreste de Uceda; 6 años en prisión por el arzobispo Alonso 

Carrillo de Acuña. 
1480   Sigüenza. 
1490   Muere su madre Marina de la Torre. 

 
51 GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros. Vol. I. BAC, Madrid 1992, p. XXIII. 



1492   Confesor de la Reina Isabel la Católica. 
1494   Ministro Provincial. 
1495   Arzobispo de Toledo. 
1497   Toma de posesión de la sede toledana. 
1499   Enfermedad en Granada (final del verano). 
1504, 26/11 Muere la Reina Isabel. Cisneros se aleja de la Corte. 
1506-1507  Regente por muerte de Felipe el Hermoso. 
1507   Creado cardenal. 
1508   Fundación de San Juan de la Penitencia de Alcalá. 
1509   Fundación de Santa María de la Cruz, Cubas de La Sagra. 
1510   Nombramiento de párroco de la abadesa de la Cruz. 
1511   Dominicas de Aldeanueva. 
1514   Fundación de San Juan de la Penitencia Toledo. 
1514   Fundación de Illescas. 
1516-1517  Segunda regencia por muerte del Rey don Fernando. 
1516   De Sta. Liberada a Santa Clara. 
1517   Muere en Roa. 
 
 
VII. BIBLIOGRAFÍA 
 
ABAD PÉREZ, A., “La fundación del convento de San Juan de la Penitencia de 

Toledo. Memoria del Obispo de Ávila”, en Archivo Ibero Americano, 36 
(1976) 604-644. 

ABAD PÉREZ, A., “San Juan de la Penitencia, obra social del Cardenal Cisneros 
en Toledo”, en Anales toledanos, 2 (1968) 58-63. 

AZCONA, T. de, Isabel la Católica. Vida y reinado. Madrid 2002.  

AZCONA, T. de, Isabel la Católica. Madrid 1964 

AZCONA, T. de, “La reforma de las clarisas de Cataluña en tiempo de los Reyes 
Católicos”, en Collectanea Franciscana, 27 (1957) 5-51. 

BARBEITO CARNEIRO, Mª I., Mujeres y literatura del Siglo de Oro. Espacios 
profanos y espacios conventuales. Madrid 2007. 

DOMÍNGUEZ RUIZ, J.L., El Cardenal Cisneros y el Monasterio de Santa María de 
la Cruz. Tesis de Licenciatura, Comillas 1974. 

GARCÍA DE ANDRÉS, I., El Conhorte. Sermones de una mujer. FUE. Madrid 
1999. 

GARCÍA ORO, J., El Cardenal Cisneros. Vida y Empresas. Vols I-II. BAC, Madrid 
1992 y 1993. 

GRAÑA CID, Mª del M., Religiosas y ciudades. La espiritualidad femenina en la 
construcción sociopolítica urbana bajomedieval.  

MESEGUER, J., “El Cardenal Cisneros en la vida de Alcalá de Henares”, en 
Archivo Ibero Americano, n. 136, (1974) 526-549.   

MUELA FERNÁNDEZ, N. E., Historia de una Villa, Cubas. Madrid 1987. 



QUINTANILLA Y MENDOZA, P., Archetypo de virtudes, espejo de prelados, el 
venerable padre y siervo de Dios Fray Francisco Xinénez de Cisneros. 
Alcalá 1653. 

ROMO DE ARCE TORREJÓN, F., Historia de Illescas. Illescas 1995. 

TRIVIÑO, Sor Mª. V. osc, Mujer, predicadora y párroco. La Santa Juana. BAC, 
Madrid 1999.  

TRIVIÑO, Sor Mª V. osc. “Santa María de la Cruz: Documentos de las apariciones 
y milagros (1449-1600)”. en Toletana, 14 (2006). 

VALLEJO, J., Memorial de la vida de Fray Francisco Ximénez de Cisneros. 
Madrid 1913. 

 





  

Escurialensia, 3 (2024) – ISSN: 2990-1499 
 
 

La enseñanza de la astronomía en el Colegio de Estudios Mayores de 
Tiripetío en el siglo XVI 

 
The teaching of astronomy at the College of Higher Studies of Tiripetío in the 

16th century 
 
 

Igor CERDÁ FARÍAS1 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo 

Morelia, Michoacán, México 
 

 

Resumen: En 1540, la Orden de San Agustín estableció en el monasterio de 
Tiripetío, Michoacán, el primer colegio de estudios mayores que hubo en el 
continente americano. Su función, enseñar Artes y Teología a los novicios. 
Vestigios de estos cursos se conservan en las paredes del antiguo monasterio 
en forma de lo que llamamos “grafitos históricos”. En una primera instancia, 
fueron interpretados bajo la lógica arquitectónica, ahora los revisamos a la luz 
de la enseñanza de la astronomía y la esfera celeste que hizo fray Alonso de la 
Veracruz y la obra resultante de estos cursos, su libro Physica Speculatio. 
 
Abstract: In 1540, the Order of Saint Augustine established the first college of 
higher studies on the American continent in the monastery of Tiripetío, 
Michoacán. Its function was to teach Arts and Theology to novices. Vestiges of 
these courses are preserved on the walls of the old monastery in the form of 
what we call “historical graffiti.” Initially, they were interpreted under 
architectural logic, but now we review them in terms of astronomy and celestial 
sphere teaching by Friar Alonso de la Veracruz which work was referred on his 
book, the Physica Speculatio. 
 
Palabras clave: Astronomía, Nueva España, Alonso de la Veracruz, 
Educación, Michoacán. 
 
Key words: Astronomy, New Spain, Alonso de la Veracruz, Education, 
Michoacan. 
 
  

 
1 Director y Profesor Investigador de la Facultad de Historia de la Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. Morelia, Michoacán, México. ORCID: 0000-
0003-0419-1230. Correo electrónico: icerda@umich.mx 



  

 
SUMARIO: 
 

I. Introducción 
 
II. Los grafitos del monasterio de Tiripetío, Michoacán 
 
III. La importancia de la astronomía en la primera mitad del siglo XVI 
 
IV. Fray Alonso de la Veracruz, la enseñanza de la astronomía y la 
esfera celeste 

 
V. El doble sentido de la enseñanza de la astronomía en Tiripetío 
 
VI. Consideraciones finales 
 
VII. Bibliografía 

 
 
Recibido: febrero 2025  

Aceptado: abril 2025 

 
  



  

I. INTRODUCCIÓN 
 

La historia, aquella que se transforma en documento y que pronto 
engrosa las filas de la historiografía, suele fosilizar aquello que una vez, con los 
pocos o muchos elementos disponibles, con los muy diversos intereses que 
siempre rodean al historiador, se dijo respecto a algo o alguien. Lo que en su 
momento queda fijado por la imprenta, suele ser tomado por los lectores como 
una especie de discurso verdadero, o cuando menos, válido en el campo del 
que se trate, lo que conlleva a que esta determinada visión de las cosas se 
inmovilice y desde ahí surjan nuevos discursos. Podríamos discutir, en los 
términos planteados por Umberto Eco2 acerca de la multiplicidad de mundos y 
las diferentes posibilidades textuales para un escrito, sin embargo, nos alejaría 
del objetivo de este trabajo, que es la reinterpretación histórica como un sano 
ejercicio intelectual, como una necesidad, y acaso, como una obligación que 
todos aquellos que producimos textos, y que deberíamos estar obligados a 
revisar de vez en vez.  
 

Es evidente que en la creación de textos científicos todos empleamos, o 
a eso aspiramos, los mejores textos, los más novedosos y los más pertinentes 
o representativos, con el fin de sustentar cabalmente nuestras afirmaciones e 
incluso nuestras propuestas de trabajo o hipótesis, sin embargo, esta tarea es 
un acto incompleto al que siempre nos enfrentamos ya que siempre existirán 
textos que hubiéramos querido citar y que no lo hacemos por falta de espacio o 
la imposibilidad de conseguirlo; incluso, por ser inexistente, al menos para 
nuestro conocimiento. Lo anterior nos deja muchas veces en un estado de 
insatisfacción por no haberlo podido terminar como hubiésemos querido, 
aunque por supuesto, hay quienes puedan pensar en cada trabajo entregado 
como una obra cerrada y terminada. 
 

La historia se encuentra siempre en el centro del debate debido a su 
naturaleza cambiante, ya sea por la naturaleza de la investigación, sus 
métodos, marcos teóricos o el tratamiento del tema a investigar, lo cual se 
encuentra en el corazón mismo de la disciplina. Así como en algún momento 
interpretamos un evento pretérito y lo dejamos en un papel, el correr de los 
años obliga a una evaluación de lo establecido o aceptado por la comunidad 
académica, y es por eso que la reinterpretación del pasado ha de verse como 
una necesidad. Pero esta nueva interpretación no debe entenderse como una 
simple puesta al día del caso de estudio, sino desde una perspectiva amplia en 
donde se confronte la versión original por una nueva, donde se abandone 
cualquier presupuesto de objetividad o totalidad y se busque, por el contrario, 
un acercamiento abierto y poliédrico del pasado en donde el concepto de 
cultura y de objeto de cultura material adquieran tantos significados como 
soporte esa realidad observada3. 
 

Reinterpretar la historia es volver sobre nuestros pasos o los dados por 
otros, es regresar a un punto donde pensábamos que estaba cerrado 

 
2 ECO U., Los límites de la interpretación, Barcelona 1992, Lumen, pp. 21-46.  
3 AURELL, J., y BURKE, P., Las tendencias recientes: del giro lingüístico a las 
historias alternativas, en Comprender el pasado. Una historia de la escritura y el 
pensamiento histórico, Madrid 2013, pp. 299-307. 



  

temporalmente un ciclo o por lo menos, donde lo habíamos pensado o dejado 
como cerrado o terminado. El acto que realiza un estudioso del pasado para 
repensar lo pensado es reinterpretarlo, es dar la vuelta a las conclusiones 
existentes y tratar de analizar con nuevos ojos viejos problemas que se daban 
por resueltos. La búsqueda de nuevos caminos partiendo de los datos ya 
existentes es comprender que nada de lo escrito es definitivo y que la 
información construida para resolver un tópico siempre puede ser empleada 
para aventurar nuevos caminos en el trabajo histórico. 
 

La autocrítica, esa actitud que se espera de todo historiador, no suele 
ser vista con frecuencia en los textos, sobre todo por la dificultad de volver a 
trabajar sobre aquello que ya hemos dejado plasmado con cierto grado de 
certeza. Una opción, tal vez la más saludable, es cuando el autor decide revisar 
lo que había escrito y percatarse de que quizá, ese día, tenga mejores 
elementos para confrontar lo que él había escrito, repensarlo y escribirlo de 
nuevo, aunque ello incluya la posibilidad de contradecirse.  
 

Este es el caso que nos ocupa en este texto: el regresar a algo que 
habíamos dicho, explicado en conferencias y ponencias y además, publicado 
en un libro que tiene el agravante (o virtud) de ser pionero en México en el 
estudio sistemático, documentado y con criterios metodológicos serios de un 
conjunto de grafitos históricos4. La idea de decir algo adicional a lo escrito 
siempre estuvo presente en nuestra mente, más aún cuando tuvimos la 
oportunidad de comenzar a intercambiar opiniones con expertos5 en el estudio 
de los grafitos históricos que nos permitieran comprender de mejor manera 
esta manifestación histórica y que muchas veces, ya a posteriori, reflexionaba 
sobre lo que debía haber escrito o lo que no debimos afirmar. En fin, gajes del 
oficio. 
 
 
II. LOS GRAFITOS DEL MONASTERIO DE TIRIPETÍO, MICHOACÁN 
 

En el año de 2003, comenzamos a trabajar en analizar e interpretar una 
serie de dibujos que se encuentran grabados en uno de los ruinosos muros del 
antiguo monasterio agustino de San Juan Bautista Tiripetío, en Michoacán, 
México. Ante un escenario donde no existía información alguna en México 
acerca de este fenómeno que hoy conocemos como “grafitos históricos”, nos 
dimos a la tarea de buscar una interpretación que nos acercara a su origen, 
autor, pero sobre todos, a entender las razones que llevaron a alguien a trazar 
esas líneas en esos muros.  
 

En aquel entonces, y hasta la entrega de resultados de ese proyecto, 
que giraba en torno a la reconstrucción arquitectónica virtual de ese antiguo 
conjunto desde su propio contexto de idealización y concretización material, 
pudimos ir entendiendo que el acto de “rayar” las paredes era un fenómeno 

 
4 OZCÁRIZ, P., Los grafitos de la iglesia del monasterio de La Oliva (Navarra), Madrid 
2009. 
5 Pablo Ozcáriz, Francisco Reyes Téllez, Gonzalo Viñuales Ferreiro, Ignacio Barrera 
Maturana, Josemi Lorenzo Arribas, Luis Cobos, Félix Palomero, Alberto Polo entre 
otros. 



  

muy extendido en tanto práctica cultural y que éste tenía manifestaciones a lo 
largo del continente europeo, y particularmente, que en España había sido algo 
bastante frecuente y que había algunos estudiosos que trataban de estudiar 
esas imágenes en los muros de diversos, palacios, monasterios, catedrales e 
iglesias. 
 

La investigación sobre el antiguo monasterio de Tiripetío incluía, como 
hemos mencionado, la reconstrucción virtual para tratar de entender los 
modelos arquitectónicos construidos por los frailes agustinos en los primeros 
años de la evangelización de la provincia de Michoacán, pero además, era de 
interés especial porque en este edificio, famoso en la historiografía de la 
filosofía y la educación en la Nueva España, fue fundado  el primer colegio de 
estudios de mayores del continente americano en 1540, habíamos localizado 
una serie de grafitos que salían del común respecto a los observados en otros 
edificios tanto en México como en España, ya que sus dimensiones y ubicación 
nos remitían a un espacio que en la crónicas agustinas era llamada “General 
de Estudios”, por ser el lugar donde se habían impartido los cursos de artes y 
teología por el fundador de este colegio, fray Alonso de la Veracruz, entre 1541 
y 15456.  

 
Con la información disponible, y en el marco de nuestros objetivos de 

investigación, afirmamos que estos grafitos eran representaciones de dibujos 
cuya regularidad nos permitía definirlos como parte de ejercicios de trazos 
vinculados a la geometría, disciplina que formaba parte de los estudios en 
Artes, y que, en la práctica, creíamos -y aún lo sostenemos- que estos 
elementos podían ser empleados en el diseño y construcción de edificios7. 
Como se desprende, dimos una interpretación basada en la necesidad que 
tenían los frailes mendicantes de aprender cómo diseñar y construir edificios, 
elementos centrales del proceso de evangelización. Recordemos que, en esa 
época, la arquitectura, más allá de la forma específica, de las soluciones 
adoptadas para crear espacios, de los simbolismos de los espacios y de los 
sistemas constructivos, podía sintetizarse, para fines prácticos, en una hábil 
combinación de volúmenes geométricos y un sistema de proporciones con el 
que era factible resolver el diseño y construcción de edificios8, aunque eso 
parezca ahora un tanto increíble de creer.  

 
Los grafitos del que denominamos “Muro D”, que mostramos en la figura 

1, permiten al lector tener una idea más clara de lo que observamos, 
analizamos e interpretamos como trazos de geometría. 

 

 
6 BASALENQUE, D., Historia de la Provincia de San Nicolás de Tolentino de 
Michoacán, Morelia 1989, pp. 73-79. Capítulo V. Que el convento de Tiripetío fue la 
casa donde se pusieron los primeros Estudios Mayores de nuestra orden, de toda la 
Nueva España. 
7 CERDÁ, I., Grafitos Coloniales. Imágenes sacras y seculares en el exconvento de 
San Juan Bautista Tiripetío, Michoacán, Morelia 2009, p. 92. 
8 SAGREDO, D., Medidas del Romano, Toledo 1549, pp. 7 y ss. 



  

 
 

Figura 1. Muro “D” 
 

La lectura que hicimos era congruente por la existencia de otro 
fragmento de muro, uno que denominamos con la letra “C”, en donde las 
representaciones arquitectónicas de torres, arcos de medio punto, arcos 
conopiales y quizá arcadas y bóvedas de cañón corrido hacían que 
contextualmente nuestra interpretación sonara coherente y la lectura correcta. 

 
 

 

 

  
Figura 2. Muro “C” 

 

 
Sin embargo, el pasar de los años y el ahondar en la figura de fray 

Alonso de la Veracruz, a quien atribuimos la autoría física y/o intelectual de los 
grafitos, nos llevó a repensar el origen de estos rayones en los muros, los 



  

cuales pudieron servir a otro fin que no fuera la arquitectura sino la enseñanza 
de otra disciplina: la astronomía. 

 
 

III. LA IMPORTANCIA DE LA ASTRONOMÍA EN LA PRIMERA MITAD DEL 
SIGLO XVI9 
 

Durante la Edad Media, la astronomía era abordada como una de las 
partes de las matemáticas, en la que se mezclaba con la astrología, y tenía 
fines más teóricos que prácticos, siempre enfocados en la precisión de los 
movimientos planetarios y tratando de encontrar mejores maneras de predecir 
fenómenos como los eclipses o la aparición de cometas. En la Universidad de 
Salamanca de inicios del siglo XVI, la cátedra de matemáticas comprendía el 
estudio de la aritmética, geometría, astrología, perspectiva y cosmografía, 
aunque insistimos en recalcar el carácter teórico de las mismas10. 
 

Un cambio ocurriría en los albores de la modernidad, no sólo porque el 
siglo XVI marcó el despertar de la cosmografía más allá de las aulas sino 
porque el descubrimiento de nuevas tierras por Cristóbal Colón favoreció que la 
astronomía comenzara a adquirir una importancia central en la enseñanza de 
las matemáticas, en las que si bien se seguían los postulados aristotélicos, y de 
Ptolomeo, como ejes de la explicación del mundo, también se estudiaran a 
otros autores como Iacobus Angelus, Fracastoro, Oronce Finé, Copérnico, 
Gemma Frisius, Robert Recorde, Thaddaeus Hagecius o Paul Fabricius11.  

La astronomía, base fundamental para la correcta ubicación planisférica 
de las nuevas tierras y para fijar las rutas de navegación, pronto comenzó a 
ganar importancia conforme se descubrían nuevos lugares en el Nuevo Mundo 
y se avanzaba en el reconocimiento marítimo de la llamada Mar del Sur, 
convirtiéndose entonces en un poderoso instrumento para el control marítimo 
de España en América. Los descubrimientos de tierras y rutas marinas 
permitieron que los hombres del XVI comenzaran a cuestionar los viejos 
modelos explicativos del cosmos y que permitían comprender el orbe de una 
manera diferente12. 
 

En la Universidad de Salamanca, la presencia de los nominalistas 
encabezados por Martínez Silíceo, abrirán el camino a una concepción de las 
matemáticas muy cercana a los humanistas de fines del siglo XV y principios 
del XVI, quienes criticarán la filosofía y postulados aristotélicos que conducirían 
a nuevas formulaciones matemáticas de las leyes de los fenómenos físicos. 

 
9 Agradezco profundamente la lectura y comentarios que hizo a este trabajo el 
astrofísico del Instituto de Astronomía de la Universidad Nacional Autónoma de 
México, profesor Marco Arturo Moreno. 
10 MONTES, J. A., “La cátedra de Matemáticas y astronomía en la Universidad de 
Salamanca del siglo XVI”, en Aula (Salamanca), Vol. 5, pp. 105-110. 
11 NAVARRO, V., “Astronomía y cosmología en la España del siglo XVI”, en Actas del 
Seminario Orotava de Historia de la Ciencia, XI-XII, Santa Cruz de Tenerife 2007, pp. 
188-189. 
12 GONZÁLEZ, F. J., Astronomía y navegación en España. Siglos XVI-XVIII, Madrid 
1992, pp. 14-15. 



  

Esta nueva ideología se complementaría con los postulados de los 
cinematistas de Oxford, que permitieron un renacimiento de la ciencia 
astronómica en la universidad salmantina13.  
 

Una vez lograda la ocupación militar y negociada de la mayor parte de la 
Nueva España, fue creciendo la necesidad por ubicar las nuevas tierras, sus 
riquezas, ciudades y puertos, todo con la intención de controlar mejor el 
territorio. Pero a esta precupación se agregaba el hecho de que este 
conocimiento debía servir también para fines relacionados con la 
evangelización, es decir, para poder comprender de mejor manera el mundo en 
el que vivían las naciones de infieles a las que se les llevaría la voz del 
evangelio14. Este interés por la astronomía se reflejaría también en las 
descripciones que se hacían de tierras más allá de las Filipinas, y que 
resultarían de enorme interés para establecer la ruta de ida y vuelta entre esas 
islas y la Nueva España15. 

 
 

IV. FRAY ALONSO DE LA VERACRUZ, LA ENSEÑANZA DE LA 
ASTRONOMÍA Y LA ESFERA CELESTE 
 

Como se dijo atrás, las tierras americanas tuvieron un papel importante 
en el desarrollo de la astronomía, y particularmente, la Nueva España, la más 
rica e importante posesión hispana, requirió conocimientos precisos que, en 
muchas ocasiones, sólo podían proporcionarlos los frailes, que eran los 
primeros en adentrarse en tierras inhóspitas y desconocidas. Su ubicación 
precisa, es decir, fijar su latitud y longitud, eran fundamentales para el control 
político-religioso.  

 
Por ello, no es de extrañar que cuando en 1540 los agustinos abrieron 

su Colegio de Estudios Mayores en Tiripetío, los objetivos centrales eran 
formar a los novicios en el aprendizaje de las artes liberales a través del 
estudio del trivium y el cuadrivium; prepararlos como teólogos para que 
pudieran tener una formación integral como frailes creadores de una nueva 
sociedad americana, y finalmente, instruirlos para que a través de la práctica se 
enseñaran en el trato con el indio, con la otredad a la que debían transmitir su 
cultura y religión en aras de que abandonaran la propia.  
 

La enseñanza del cuadrivium contemplaba a la astronomía como una 
forma de entender, desde una posición geocéntrica, el sitio de la tierra en el 
firmamento de manera que ello estuviera en comunión con la teología. Y para 
que los estudiantes tuvieran un marco general de referencia, fray Alonso de la 
Veracruz preparó sus cursos creando los materiales donde se resumía el saber 
de su tiempo, eliminando textos que él consideraba superfluos y resumiendo 
otros para abreviar y aprovechar los tiempos de duración del curso.  

 
13 MONTES, J. A., La cátedra de Matemáticas…, pp. 106-107. 
14 Cf. ¿SANTA MARÍA, G.?, Sobre el derecho a hacer la guerra a los chichimecas, 
Biblioteca Nacional de Francia, Manuscritos Españoles 271, f. 1v. Ca. 1575. 
15 BARRAÑÓN, A., “Copernican Cosmography in the First Mexican Physics Treatise”, 
en Arxiv:Physics, https://arxiv.org/pdf/physics/0411240v1, pp. 2-3. Consultada el 23 de 
enero de 2025. 



  

 
Estos materiales aparecerían entre 1554 y 1557 y son el resultado de lo 

que a su juicio formaban un curso completo de artes y teología, suficientemente 
competente para poder equipararse con los que se enseñaban en cualquier 
colegio mayor o universidad española.  
 

Una de las obras que fray Alonso preparó a lo largo de los cursos en 
Tiripetío vio la luz hasta 1557 con el título de Physica speculatio16, y estaba 
dedicada al estudio del mundo natural a partir de las ideas aristotélicas aún 
vigentes en el siglo XVI, y explicaba ahí de manera resumida y confrontada con 
diversas autoridades del mundo cristiano, los ocho libros de física, los dos 
acerca de la generación y la corrupción, los dos de meteorología y los cuatro 
del alma, los cuatro del cielo lo resumía en uno y cerraba con un apéndice, el 
Tratactus de Sphera, de Giovanni Campanus de Novara17.  
 

El sistema astronómico del estagirita representaba, sin duda, un modelo 
racional y explicativo que poseía el orden teórico capaz de organizar el 
movimiento de los astros en el firmamento en un universo eterno, esférico, 
finito, ordenado y en el que el mundo ocupaba el centro. Esta concepción 
geocéntrica permitía al hombre asumirse como el eje central de la creación18. 
Esta visión fue interpretada en la Edad Media para tratar de adecuarla al 
pensamiento cristiano y para el siglo XVI, el mundo cristiano explicaba el 
firmamento a partir de la existencia de 11 cielos que se representaban con 
círculos concéntricos para representar las órbitas de los planetas y el sol, los 
que por representar el movimiento de objetos perfectos, debía ser por fuerza 
circular. En el muro de Tiripetío, priman esos trazos circulares (lo que no impide 
la coexistencia de otros trazos como torres, líneas, números, contadores), que 
pueden representar esas órbitas, como se muestra en la figura 1. 
 

Para los fines de este trabajo, nos enfocaremos en los trazos circulares, 
para relacionarlos con los elementos astronómicos que explicaban el cielo 
cristiano. Para los inicios de la quinta década del siglo XVI, era unánime la idea 
de que el mundo era una esfera que ocupaba el centro del universo (en donde 
se encontraban las esferas de los cuatro elementos: tierra, agua, aire y fuego) y 
estaba contenida en otras diez, ordenadas ascendentemente en la Luna, 
Mercurio, Venus, Sol, Marte, Júpiter, Saturno, Stellatum, la esfera de la 
trepidación y el décimo, por encima de todo, el primer móvil, el que se atribuía 
el movimiento de todas las esferas19 y ya sin ser propiamente una esfera, 
estaría el cielo de los cristianos, donde habitarían Dios y los coros celestiales20. 

 
16 VERA CRUZ, A., Physica Speculatio, México 1557, Paulus Brisensis. 
17 Giovanni Campano de Novara, matemático y astrónomo del siglo XIII, fue una de las 
autoridades más citadas en su campo a lo largo de la Edad media. Fue famoso por 
haber traducido, del árabe al latín, los 15 libros de la geometría de Euclides, lo que le 
valió el reconocimiento de sus coetáneos. Fue también autor del Tratactus de Sphera, 
que vio la luz posteriormente a 1268. 
18 BOTERI, G., y CASAZZA, R., El sistema astronómico de Aristóteles. Una 
interpretación, Buenos Aires 2015. 
19 VERA CRUZ, A., Del Cielo, México 2012. 
20 ÁLVAREZ, S., “Campanus y la Nueva España”, en Relaciones 135, Zamora 2013, p. 
108.   



  

 
 

 

 

 Figura 3. Sobre el movimiento de la esfera y la división de los cielos21  

 
Los filósofos griegos como Aristóteles, Eudoxo y Calipo habían 

concebido al cosmos como un sistema de esferas concéntricas u 
homocéntricas que poseían un mismo centro y con ello describieron los 
movimientos particulares de cada astro, pues cada esfera se movía de manera 
circular y uniforme, transportando en ello a cada uno de los astros22. Fray 
Alonso sabía que Aristóteles requería un subsistema de círculos (hasta 55) 
para poder explicar los aparentes movimientos erráticos de los planetas en su 
supuesta órbita perfecta, partiendo de la observación de las estrellas, pero las 
observaciones del estagirita no podían sino tamizarse por los ojos de la cultura 
cristiana como Santo Tomás y Johannes de Sacrobosco, quien incluso había 
escrito un tratado sobre la esfera años antes que Campano.  
 

Fray Alonso, en la primera edición de su Physica Speculatio había 
optado por dejar que el texto de Novara explicara lo relativo a la definición de la 
esfera, de las cinco regiones climáticas, sobre la redondez de la tierra, de la 
forma de la esfera y su relación con los siete planetas, sobre la inmovilidad de 
la tierra, acerca de las formas esféricas del agua y de la tierra23; en suma, de 
muchos temas que Aristóteles había ya tratado en los libros de la Física, la 

 
21 APIANI, P., Cosmographia, Basilea 1565, Gregorius de Bonte, Ed., f. 3. 
22 MORENO, M. A., Fray Alonso de la Veracruz: introductor de la astronomía y física 
en América en Innovación y tradición en fray Alonso de la Veracruz, México 2007, pp. 
298-299. 
23 VERACRUZ, A. de la, Physica Speculatio…, apud Novara, pp. s/f. 



  

Metafísica y El Cielo. Campano de Novara había descrito la esfera como “…el 
cuerpo que está inscrito por el semicírculo mismo se llama esfera. Y la 
superficie descrita por la circunferencia del semicírculo mismo será la superficie 
de la esfera misma.24” Como se desprende, la explicación de la esfera (y de la 
astronomía misma) pasaba por tener un conocimiento claro de la geometría de 
Euclides. En otra parte, Novara explicaba que la distancia entre los planetas 
debía representarse a partir de una línea recta desde el centro de la tierra 
hasta la máxima altura de los planetas y de ahí crear circunferencias 
contenidas25. Como vemos, estos elementos, entre otros más, sirvieron para 
realizar la representación de los círculos perfectos que a su vez debían 
representar los sistemas concéntricos que implicaba la explicación del modelo 
geocéntrico del universo, aunque se tenía perfectamente claro que las 
distancias entre los planetas no eran similares. 
 

La existencia de varios grafitos en Tiripetío que presentan una serie de 
círculos concéntricos bien pudo servir para ilustrar la esfera del tratado de 
Campano de Novara y vincularlos con las enseñanzas aristotélicas, ya que su 
trazo uniforme permite sustentar esta interpretación. En el muro denominado 
“D” del antiguo monasterio existe una serie de grafitos que presentamos atrás 
como imagen 2, en la que encontramos un grafito en el que, a partir de un 
punto central, podemos observar cuatro círculos concéntricos y luego de un 
espacio en el que no se observan más trazos, se vuelven a presentar tres 
círculos trazados desde el mismo centro, como se observa en la figura 4.  

 
En ejercicio reconstructivo mostrado en la figura 5, tomando como 

distancia la existente en los círculos superiores, proyectamos hacia el centro 
del trazo, una serie de círculos que de manera casi exacta (la variación de los 
trazos proyectados con los interiores existentes no supera los 5 milímetros) nos 
llevó a una concordancia entre los trazos exteriores y los interiores. Al final, 
pudimos encontrar que el grafito D-05-12 estuvo proyectado para contener 16 
esferas, que si bien escapan al número de cielos (incluyendo las esferas de los 
cuatro elementos), podemos vincularlo con la explicación del modelo 
geocéntrico. 
 

 
24 VERACRUZ, A. de la, Physica Speculatio…, apud Novara, Cap. 2, pp. s/f. “Corpus 
quod scribitur ab ipso semicirculo sphera appellatur. Et superficies que describitur a 
circunferencia ipsus semicirculi erit superficies ipsius sphera.” 
25 VERA CRUZ, A, Physica Speculatio…, apud Novara, Cap. 9, pp. s/f. “Sagitur 
intelligamus linea recta ex utraque parte centro terraeusque ad maximan altitudinem 
cuiu suis illorum septem planetarum productam et ab utrae parte maxima distantiam 
designatia alium semicirculum similiter designatum et intelligamus superficiem inter 
duas praedictas semicircunferentias contentum, linea praedicta manente fixa, quosque 
ad suum situm redeat, circunduci corpus ab ipsa superficie descriptum: sphera illius 
planete dicetur cuius distantie a terra fuerunt accepta. Hiergo septem planete predicti 
sunt illa septem sorpora coelestia habent proprium motum et singularem” 



  

 

 

 
Figura 4. Grafito D-05-12  Figura 5. Proyección sobre  

el grafito D-05-12 
 

Otro grafito en Tiripetío registrado en ese mismo muro con la clave D-05-
05, es otra serie de círculos concéntricos y con un diámetro apenas superior a 
una vara castellana, es decir, 0.852 metros, que nos recuerda este mismo 
trabajo para poder representar las órbitas del sistema planetario y las 
numerosas órbitas subplanetarias del modelo aristotélico, en donde la 
velocidad del movimiento circular y la velocidad de circulación no se 
consideraban iguales, como lo explica el propio fray Alonso en su Physica 
Speculatio26 en la 5ª conclusión, donde expone las proporciones y sobre la 
velocidad del movimiento. Las figuras 6, 7 y 8 ilustran lo que acabamos de 
mencionar.  
 

   
Figura 6.  

Grafito D-05-01 
Figura 7.  

Grafito D-05-01 
Figura 8.  

Marginalia en la Physica 
Speculatio27 

 
La consideración de esos mismos grafitos de trazo concéntrico puede 

servir para ilustrar de otra manera la explicación del modelo geocéntrico que 
era sostenido en esa época en los ambientes universitarios, y por supuesto, 

 
26 VERA CRUZ, A., Physica Speculatio…, Liber 7 Physicorum, Speculatio 5, p. 158. 
Non penes idem attenditur velocitas circulationis et velocitas motus circularis: quia 
velicitas circulationis attenditur penes magnitudem angulorum, qui describitur cicca 
centrum et velocitas penes spatium descriptum. (Traducción aproximada: La velocidad 
de circulación y la velocidad del movimiento circular no se consideran iguales: porque 
se considera que la velocidad de circulación es la magnitud de los ángulos descritos 
por el centro, y la velocidad medida por el espacio descrito). 
27 Imagen tomada de VERA CRUZ, A., Physica Speculatio…, p. 158 



  

que sería reproducido por fray Alonso para explicar lo que hoy llamamos 
sistema solar28. En esas líneas en diagonal podemos observar cómo éstas 
surgen del centro de los trazos concéntricos, sería de ayuda para determinar o 
bien, las esferas interiores de cada esfera del modelo aristotélico, o bien, para 
ayudar a demostrar las diferentes velocidades de los cuerpos planetarios 
teniendo como referencia a las estrellas. 
 

Otros grafitos existentes en los muros de Tiripetío recuerdan a las 
ilustraciones de algunos tratados medievales en donde se explicaban las 
órbitas excéntricas y los epiciclos, con los cuales se explicaban las 
irregularidades en las velocidades órbitas circulares de los planetas, ya que a 
veces se movían hacia el norte o el sur, o bien, si se consideraban respecto al 
zodiaco, eran más lentas o más rápidas. Fray Alonso, en su tratado “Del 
Cielo29” sostiene, contra la opinión de Aristóteles, que sí hay que considerar 
estos excéntricos, ya que, siguiendo a Tolomeo, eran necesarios para entender 
por qué los planetas parecen moverse a velocidades diferentes desde el punto 
de observación, que es la tierra. Existen otros grafitos en los muros del antiguo 
monasterio de Tiripetío que también podrían vincularse a la enseñanza de la 
astronomía pero que son más complicados de relacionar y podrían dar a 
sobreinterpretaciones.  
 
 
V. EL DOBLE SENTIDO DE LA ENSEÑANZA DE LA ASTRONOMÍA EN 
TIRIPETÍO 
 

Las artes liberales, de las que formaba parte la astronomía, eran los 
fundamentos de los saberes universitarios, y eran el único camino posible para 
acceder al conocimiento básico del mundo. Las distintas materias o ciencias 
del trivium y del cuadrivium no podían separarse una de las otras, y así, para 
comprender plenamente la astronomía, se debía ser también diestro en la 
geometría, las matemáticas y la lógica. Esta manera de entender el mundo era 
fundamental para poder acceder al otro fundamento de conocimiento del 
mundo, que estaba incluso por encima de la filosofía: la teología30. 
 

 
28 MORENO, M. A., “Astronomía en el México del siglo XVI”, en Saberes. Revista de 
historia de las ciencias y las humanidades (México), Vol. 1, Nº 1  (2017) 109-110. 
29 VERA CRUZ, A., Del Cielo…, p. 147. “Si no se dieran los excéntricos, entonces los 
planetas siempre aparecerían igualmente distantes de la tierra; y sus diámetros 
visibles siempre serán de la misma cantidad; pero esto es falso, porque se capta con 
los sentidos que un planeta  a veces está más cerca, a veces más lejos, de la tierra; 
pero se prueba la consecuencia porque , ya que desde el centro de la tierra todas las 
partes del cielo distan igualmente; si un cuerpo de planeta precipitado es concéntrico, 
nunca distaría más tiempo que en otro; luego para que conservemos la mayor y menor 
cercanía del sol, de la luna y de los otros planetas, conviene poner tal excéntrico”. 
30 MEDINA, J., Diálogo sobre la naturaleza (1575), Zamora 2008, pp. 276-277. Este 
texto, publicado en 1575 pero redactado entre 1561-1562 como parte de un curso de 
Artes y Teología que fray Alonso de la Veracruz impartía en Cuitzeo, monasterio del 
que era prior, nos habla de la jerarquía superior de la teología sobre las ciencias y la 
filosofía. 



  

Fray Alonso de la Veracruz escribió su Physica Speculatio 
fundamentándose en la Biblia, en las obras de los filósofos como Aristóteles y 
Platón, de padres y doctores de la Iglesia como santo Tomás o san Isidoro de 
Sevilla y por supuesto, en científicos de la antigüedad como Tolomeo, Euclides 
o Eudoxo. El sentido académico era formar a los novicios31 como se esperaba 
lo hicieran en alguna ciudad española, pues ni siquiera en México existía 
semejante oportunidad. Sin embargo, había otra vertiente en la forma particular 
en cómo fray Alonso desarrollaba sus cursos, y era siempre contraponiendo a 
las autoridades que se referenciaban en Europa, con la experiencia práctica del 
Nuevo Mundo. Para nuestro agustino, las noticias de las vivencias, de los 
descubrimientos y de las exploraciones que llegaban con frecuencia, le 
permitieron crear una idea del mundo donde lo importante era también 
defender la idea de que las autoridades antiguas, al no conocer la existencia de 
América, se habían equivocado al señalar las tierras donde, por un lado, el 
clima permitiría o no el desarrollo de la vida humana, y por el otro las tierras 
donde los descendientes de Adán habrían podido vivir.  
 

Estas dos ideas eran de suma importancia para el tema de la 
evangelización, pues al demostrarse que América era una tierra en la que en 
todos los climas había gente32 y que esas nuevas regiones descubiertas 
formaban parte de la ecúmene, los indios eran por tanto, personas en el 
sentido amplio de la palabra, lo cual los incluía entre los hijos de Dios y con la 
capacidad de recibir la gracia divina. Con estos argumentos, los estudiantes 
podían en esos años de 1540-1545, rebatir los argumentos de tantos 
españoles que dudaban de las capacidades de los indios y que les negaban 
incluso el ser mismo, o por lo menos, los rebajaba a siervos en el sentido 
aristotélico (téngase en cuenta que la gran controversia entre Las Casas y 
Sepúlveda aún no se realizaba) o como eternos infantes que ante su falta de 
capacidades requerían de la tutela de los españoles (como argumentarían 
numerosos franciscanos novohispanos).  
 

La Physica Speculatio le servirá a fray Alonso para realizar una 
apasionada, pero discreta apología de la Nueva España, y en sus comentarios 
al libro “El Cielo”, de Aristóteles recuerda la leyenda, supuestamente atribuida a 
san Isidoro de Sevilla, en la cual un encantador inglés había atrapado al diablo, 
y éste, para liberarse, le ofreció llevarle en cualquier día del año frutos 
maduros. Y preguntando el encantador de dónde obtenía tales frutos, éste le 
contestó que de un lugar que se presumía inhabitable por los hombres pero 
que por el contrario, era muy amena, es decir, el paraíso terrenal. Y así, fray 
Alonso prosigue diciendo que en la Nueva España había frutos maduros todo el 
año, que lo que no se da en una región se da en otra y así es común encontrar 
frutos maduros todo el año. Más aún, que incluso los árboles frutales traídos de 
España daban frutos cuando allá ya no lo hacían, lo que sin duda era un reflejo 
de la bondad de la tierra y que ésta, no obstante encontrarse en la llamada 
“zona tórrida” era además de habitable y fértil, prueba de que los antiguos se 

 
31 BASALENQUE, D., Historia de la Provincia de San Nicolás… p. 74. 
32 VERA CRUZ, A., Physica Speculatio…, Liber De Coelo, p. 367. 



  

habían equivocado por no conocerlo todo y validaba la opinión de Campano de 
Novara33. 
 

Un Nuevo Mundo habitado por hombres racionales, más allá de lo que 
dijeran algunos que comenzaban a oponerse a esta idea, le permitirá a fray 
Alonso a diseñar un modelo misional que caracterizará a los agustinos 
formados en Michoacán y se diferenciará de las otras órdenes religiosas y del 
clero secular, encaminándose hacia una forma más universal34; hacia el 
contacto con el indio, el “otro”, lo que pronto creó diferentes imágenes de la 
cultura indígena que llevó a los religiosos a otro nivel de entendimiento de ese 
otro mundo, rico y diferente en el que veían la posibilidad de crear una nueva 
cristiandad. Las altas expectativas que los agustinos tenían en los indios les 
permitió ver en ellos la posibilidad de instaurar también una nueva sociedad35 
en donde los indios tendrían un papel central en lo económico, lo político y lo 
sociocultural al ser considerados sujetos de pleno de derecho. Esta nueva 
cristiandad, estaría llamada a reproducir las mejores formas de vida que en 
Europa eran ya imposible, de ahí que algunos como el obispo Vasco de 
Quiroga se inspiraran en la Utopía de Tomás Moro, mientras que los agustinos, 
con fray Alonso al frente, crearían nuevas estructuras políticas con una 
perspectiva republicana, en un auténtico proyecto político para los pueblos de 
indios. 
 
 
VI. CONSIDERACIONES FINALES 
 

La idea de reescribir y repensar la historia debe ser una actitud crítica 
del historiador, pero no sólo de las obras de terceros, sino que debe ser una 
actividad que comience con nuestro propio trabajo, criticando nuestras 
posturas, ampliando el conocimiento sobre eventos y procesos sociales o 
cambiando aquellas afirmaciones que en algún momento nos parecieron 
correctas pero que a la luz de nueva información o cambio en la postura 
teórico-metodológica propia. 
 

Al dar un giro en la interpretación de los grafitos estudiados en el antiguo 
monasterio de San Juan Bautista Tiripetío, se abre un nuevo campo de 
estudios no sólo sobre la nueva interpretación de los grafitos en sí al vincularlos 
con la enseñanza del cuadrivium, sino en la comprensión contextual de los 
grafitos en un contexto social específico. La evidencia que nos queda de esos 
cursos en forma de grafitos históricos, representa una evidencia de primerísimo 
orden en el estudio de cómo se daba la enseñanza en el siglo XVI, cuando 
apenas comenzaba a construirse el virreinato de la Nueva España. 
 
 
VII. BIBLIOGRAFÍA 
 
ALPIANI, P., Cosmographia, Basilea 1565, Gregorius de Bonte, Ed. 

 
33 VERA CRUZ A., Physica Speculatio…, Liber De Coelo, pp. 369-370. 
34 Cf. VERA CRUZ, A., Espejo de los Cónyuges, México 2007, p. 105. 
35 VELASCO, A., Las ideas republicanas para una nación multicultural de Alonso de la 
Veracruz, en: Innovación y tradición…, pp. 67-77. 



  

ALVAREZ, S., “Campanus y la Nueva España”, en Relaciones 135, Zamora 
2013.   

AURELL, J., y BURKE, en Comprender el pasado. Una historia de la escritura y 
el pensamiento histórico, Madrid 2013. 

BARRAÑÓN, A., “Copernican Cosmography in the First Mexican Physics 
Treatise”, en Arxiv:Physics, https://arxiv.org/pdf/physics/0411240v1, pp. 
2-3. Consultada el 23 de enero de 2025. 

BASALENQUE, D., Historia de la Provincia de San Nicolás de Tolentino de 
Michoacán, Morelia 1989. 

BOTERI, G., y CASAZZA, R., El sistema astronómico de Aristóteles. Una 
interpretación, Buenos Aires 2015. 

CERDÁ, I., Grafitos Coloniales. Imágenes sacras y seculares en el exconvento 
de San Juan Bautista Tiripetío, Michoacán, Morelia 2009. 

ECO, U., Los límites de la interpretación, Barcelona 1992, Lumen.  
GONZÁLEZ, F. J., Astronomía y navegación en España. Siglos XVI-XVIII, 

Madrid 1992. 
MEDINA, J., Diálogo sobre la naturaleza (1575), Zamora 2008.  
MONTES, J. A., La cátedra de Matemáticas y astronomía en la Universidad de 

Salamanca del siglo XVI en Aula, Vol. 5, Salamanca. 
MORENO, M. A., “Astronomía en el México del siglo XVI”, en Saberes. Revista 

de historia de las ciencias y las humanidades (México), Vol. 1, Nº 1 
(2017). 

MORENO, M. A., “Fray Alonso de la Veracruz: introductor de la astronomía y 
física en América”, en Innovación y tradición en fray Alonso de la 
Veracruz, México 2007. 

NAVARRO, V., “Astronomía y cosmología en la España del siglo XVI”, en Actas 
del Seminario Orotava de Historia de la Ciencia, XI-XII, Santa Cruz de 
Tenerife 2007. 

OZCÁRIZ, P., Los grafitos de la iglesia del monasterio de La Oliva (Navarra), 
Madrid 2009. 

SAGREDO, D., Medidas del Romano, Toledo 1549. 
SANTA MARÍA, G., Sobre el derecho a hacer la guerra a los chichimecas, 

Biblioteca Nacional de Francia, Manuscritos Españoles 271. 
VELASCO, A., Las ideas republicanas para una nación multicultural de Alonso 

de la Veracruz, en: Innovación y tradición. 
VERACRUZ, A. de la, Del Cielo, México 2012. 
VERACRUZ, A. de la, Espejo de los Cónyuges, México 2007. 
VERACRUZ, A. de la, Physica Speculatio, México 1557, Paulus Brisensis. 
 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN – ISSN: 2990-1499 
 

 
La Iglesia y el Convento-Hospital del Corpus Christi de Toledo, 

de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios.  
Primeros años de su actividad (1596-1604) 

  
The church and convent-hospital of Corpus Christi in Toledo,  

Hospitaller Order of St. John of God. Early years of his activity (1596-1604) 
 

Jesús GÓMEZ JARA1 
 
 
Resumen: Efectuada la entrega por doña Leonor de Mendoza a los Hermanos 
del Hábito de Juan de Dios de los bienes, escrituras y derechos de la dotación 
de su fundación del Hospital del Corpus Christi en Toledo, el 3 de agosto de 
dicho año de 1596, los dichos religiosos constituyen la Comunidad y adaptan 
los edificios recibidos para que sirvan como Convento y como Hospital, 
iniciando seguidamente ambas actividades, y abriendo una Hospedería en una 
de sus dependencias, además de continuar con el culto público de la Iglesia. 
En este trabajo abordamos la composición y distribución de ambas partes, 
describiendo cómo se conformó lo que inicialmente fue una Capilla y un 
conjunto de dos o tres casas principales y algunas anejas secundarias en un 
Hospital, con su Hospedería, y un Convento con su Iglesia, todo con su buena 
y completa dotación, especialmente la Iglesia. Asimismo exponemos la 
actividad hospitalaria  y la vida conventual, y nos centramos también en la 
primera Visita Apostólica al nuevo Hospital-Convento realizada por el 
Arzobispado de Toledo, a cuya obediencia estaba sujeto, que resultó ser 
transcendental para la observancia de las Constituciones de la Institución por la 
joven Comunidad, pues parece ser que hubo cierta relajación en la misma. 

 
Abstract: Once the delivery by Doña Leonor de Mendoza to the Brothers of the 
Habit of Juan de Dios of the goods, deeds and rights of the endowment of their 
foundation, on August 3 of that year of 1596, the said religious constituted the 
Community and adapted the buildings received to serve as a Convent and as a 
Hospital.  then initiating both activities, and opening a Hostelry in one of its 
dependencies, in addition to continuing with the public worship of the Church. In 
this work we address the composition and distribution of both parts, describing 
how what was initially a Chapel and a set of two or three main houses and 
some secondary annexes were formed in a Hospital, with its Hostelry, and a 
Convent with its Church, all with its good and complete endowment, especially 
the Church. We also present the hospitaller activity and conventual life, and we 
also focus on the first Apostolic Visitation to the new Hospital-Convent carried 
out by the Archbishopric of the Toledo, to whom he was subject, which turned 
out to be transcendental for the observance of the Constitutions of the 

 
1 Investigador independiente. Correo electrónico: jesusgomezjara@gmail.com  



Institution by the young Community, since it seems that there was a certain 
relaxation in it. 

 
 

Palabras clave: Hermanos de Juan de Dios, Orden Hospitalaria, Peste de 
1599, Cayada reliquia, Juan Delgado y Agüero, Mandatos de la Visita, 
Bernardo Sandoval y Rojas 

 
Keywords: Brothers of Juan de Dios Hospitaller Order, Plague of 1599, Relic 
Cayada, Juan Delgado y Agüero, Mandates of the Visitation, Bernardo 
Sandoval y Rojas 
 
  



SUMARIO: 
 

I. Antecedentes 
 

II. Adaptación y distribución del Hospital-Convento de Toledo y su 
Iglesia. Descripción 

 
III. La Iglesia y Sacristía 

 
IV. La Hospedería 

 
V. El Hospital 

 
VI. La Visita Apostólica de 1602, primera del nuevo Hospital del 
Corpus Christi de Toledo 

  
VII. Conclusiones de la Visita. Medidas correctoras. Mandatos del 
Visitador para corregir ciertos defectos y vicios en la observancia y 
vida comunitaria en el hospital  

 
VIII. Abreviaturas 

 
IX. Bibliografía 

 
 
Recibido: diciembre 2024 

Aceptado: febrero 2025 

 

  



I. ANTECEDENTES 
 

El Hospital de Convalecientes titulado del Corpus Christi, perteneciente a 
la Orden de Hospitalarios del Hábito de Juan de Dios,  tiene su origen en la 
Capilla de la misma advocación que fue fundada y dotada por doña Leonor de 
Mendoza mediante escritura de 17 de abril de 1567, otorgada ante Juan 
Sánchez de Canales, y se va modificando y complementando mediante otras 
escrituras, otorgadas el 6 de enero de 1571 y 21 de marzo de 1571. Esta 
fundación la tenemos estudiada en nuestro trabajo que presentamos y 
expusimos en el XXX Simposium del Escorial, celebrado el año 2022, a cuya 
publicación nos remitimos2. 

 
Desde 1571-1573 pasó a ser Iglesia y se creó en las Casas anejas un 

Colegio donde se impartía la enseñanza de la Doctrina Cristiana, siempre bajo 
el mismo patronazgo y advocación. Hacia finales de la década de 1580 o 
principios de la de 1590, la misma fundadora decide cambiar de uso y destino 
de su fundación de la Capilla e Iglesia-Colegio del Corpus Christi y piensa en 
transformarla en un Convento de Monjas, del que no consta la Orden Regular a 
la que pertenecería, pero que era obligatorio estar sujeto a la obediencia del 
Ordinario Diocesano, no a la Orden a la que perteneciera, iniciando los 
primeros pasos para ello, y exige  a los Capellanes que renuncien a sus 
respectivas Capellanías para dejar a la fundación libre en sus rentas y 
derechos, para poder asignarlos al nuevo Convento de Monjas. Finalmente no 
llegó a fundarse este pretendido Convento femenino, cambiando de criterio la 
fundadora y decidiéndose por la fundación de un Hospital, tal vez influenciada y 
convencida por el Hermano Baltasar Herrera, a la sazón Hermano Mayor del 
Hospital de Antón Martín, de Madrid, de la Orden Hospitalaria de Juan de Dios, 
que llevaba varios años intentando fundar en Toledo un Hospital de 
Convalecientes. 

 
Así, el 4 de junio de 1596, doña Leonor de Mendoza otorga la escritura 

de fundación del Hospital del Corpus Christi, dotándole con todos los bienes y 
rentas que tenía la suprimida Capilla e Iglesia de la misma advocación, 
donando todo ello, previa licencia del Arzobispado, a los Hermanos del Hábito 
de Juan de Dios en escritura otorgada en Toledo el 3 de agosto de 1596. Todo 
esto lo tenemos analizado y expuesto en nuestro trabajo que publicamos en 
Escurialensia a donde nos remitimos3 
 
 

 
2 GÓMEZ JARA, J., “La Fundación de la Capilla del Corpus Christi en Toledo y 
apuntes sobre su desarrollo en el último tercio del siglo XVI”, en Mover el Alma: Las 
emociones en la Cultura Cristiana, (siglos IX-XIX). Actas del Simposium del Escorial 
XXXª edición. Instituto Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas. San 
Lorenzo del Escorial 2022, pp. 443-466. 
3 GÓMEZ JARA, J., “Fundación y dotación del Hospital del Corpus Christi de Toledo 
por doña Leonor de Mendoza, y su donación a los Hermanos del hábito de Juan de 
Dios. 1596”, en Escurialensia, Revista digital de Historia y Arte, 2 (2024). Instituto 
Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas. 



II. ADAPTACIÓN Y DISTRIBUCIÓN DEL HOSPITAL-CONVENTO DE 
TOLEDO Y SU IGLESIA. DESCRIPCIÓN 

 
La ocupación y transformación en Hospital de lo que eran las Casas, 

Iglesia y Colegio del Corpus Christi no la hizo su fundadora Doña Leonor, pues 
su intervención solo consistió en el otorgamiento de la escritura de fundación y 
dotación del mismo, y en la simultánea donación y entrega de los bienes y 
rentas de la susodicha Capilla, especificando que era obligación de la Orden 
Hospitalaria el hacer dicha adaptación y obra del nuevo Hospital con cargo a 
las dichas rentas de la dotación que les había entregado, la cual debieron 
realizar los Hermanos de Juan de Dios desde los primeros días de la toma de 
posesión por el Hermano Baltasar Herrera, sucedida del 3 al 6 de agosto 1596, 
pues, además, doña Leonor de Mendoza, que se había reservado una de las 
dichas casas para su morada mientras viviera, no murió hasta el 24 de octubre 
de 1603, según Fr. Juan Santos (1716).  

 
Pronto tuvo la ocasión este nuevo Hospital de ejercer su misión, no solo 

por la abundancia de menesterosos pobres en Toledo, sino porque ya en 1598 
se había propagado e infectado media España con la peste bubónica4, 
sumamente contagiosa y de muy alta letalidad, por lo que la ciudad de Toledo 
tomó inmediatamente sus precauciones para tratar de evitar los contagios, que 
se detallan muy pormenorizadas en el Libro de la Salud, conservado en el 
Archivo Municipal de Toledo5.  

 
Por otra parte, el 10 de noviembre de1602 el Arzobispado de Toledo 

inicia la Santa Visita al Hospital del Corpus Christi de la Congregación de Juan 
de Dios, pues, como hemos dicho, estaba sujeta a la obediencia del Ordinario 
Diocesano, cuyas actas y testimonios nos dan una visión muy completa no sólo 
del conjunto material del Hospital, cuyos por menores se encuentran detallados 
en el Inventario de los Bienes del Hospital, que incluimos en el citado trabajo 

 
4 MONTEMAYOR, Julián. “Una ciudad frente a la peste: Toledo a fines del siglo XVI”, 
en La Ciudad Hispánica, Editorial de la Universidad Complutense, Madrid 1985, pp. 
1113-1130. En noviembre de 1596 el navío llamado Rodamundo, comandado por el 
Capitán Terente, que era asturiano o gallego, había cargado con destino a España 
gran cantidad de ropa de lencería y otras prendas textiles en Flandes, concretamente 
en el Puerto de Dunquerque, donde había peste en ese tiempo, con lo que la ropa 
cargada en el barco estaba infectada. Hizo escala en Calais, donde realizó negocios, 
traspasándole parte de la carga, con Bartolomé de San Juan, capitán de navío 
mercante, vecino de Castro Urdiales, viniendo los dos barcos juntos hasta que, ya 
cerca de la costa española, el primero puso rumbo al puerto de Santander y el 
segundo al de Castro, donde desembarcaron y empezaron a vender la ropa, 
contagiando a las dos ciudades, sobre todo a Santander, que casi se despobló, pues 
en Castro se vendió menos, ya que gran parte se distribuyó a mercaderes de Bilbao y 
de San Sebastián, y a otros que vendieron en otras villas y lugares del interior y de la 
montaña, bajando la peste a Pamplona, Burgos, Palencia, Logroño y a toda Castilla la 
Vieja, y desde Santander pasó a Asturias, Galicia, etc. extendiéndose por toda España 
durante el quinquenio 1597-1602, según la zona, llegando por vía marítima desde 
Galicia a Sevilla y a toda Andalucía.  
5 Archivo Municipal de Toledo (AMT), Libro de la Salud. Manuscritos, 176, 1598-1603, 
s/f 



nuestro publicado en Escurialensia6, sino de todos los aspectos de la 
Institución, como los inherentes a la Comunidad de religiosos, los asuntos 
económicos, los relativos al cumplimiento de las Constituciones, las elecciones, 
las limosnas, e incluso las cuestiones personales de conducta y conciencia de 
los religiosos que componen dicha Comunidad. Este documento de 204 folios 
numerados, nos sirve de base para conocer con total credibilidad todo el 
conjunto material y distribución del Convento-Hospital del Corpus Christi en los 
albores de su fundación, a finales del siglo XVI y principios del XVII, y, como 
hemos dicho antes, las cuestiones personales y de comportamiento, incluso de 
conciencia, de los Hermanos que integran la Comunidad del Hospital en los 
primeros años de su fundación7.  

 
Basándonos en este documento, describiremos la composición y 

distribución del conjunto del nuevo centro asistencial, y así podemos distinguir 
cuatro grandes áreas: El Convento, la Hospedería, la Iglesia, y el Hospital 
propiamente dicho8.  

 
Convento de los Religiosos 

 
Doña Leonor quiere, y así lo determina en la escritura de fundación y 

dotación, que los Hermanos que gestionen y asistan en este Hospital, vivan y 
residan en el propio edificio, “para curar y servir a los pobres convalecientes y 
para pedir para ellos limosna por la ciudad y por la comarca”. Para esto cada 
Hermano llevaba un Cristo Crucificado y una capacha de esparto para la 
limosna de alimentos, apareciendo inventariados  “Dos Cristos Crucificados con 
sus peanas, con los que piden los Hermanos a las puertas de la Iglesias” 

 
La Comunidad ocupará una zona exclusiva, que era el Convento 

propiamente dicho, que se compondrá de las Celdas o aposentos individuales 
para cada uno de los Religiosos y de las oficinas comunes propias de los 
conventos de la época, cuyas obras de adaptación haría la nueva Comunidad 
en las Casas que doña Leonor había donado como dotación de la fundación, 
siendo una de las condiciones impuestas por la fundadora para la misma. Estas 

 
6 GÓMEZ JARA, J., “Fundación y dotación del Hospital del Corpus Christi de Toledo 
por doña Leonor de Mendoza, y su donación a los Hermanos del hábito de Juan de 
Dios. 1596”, en Escurialensia, Revista digital de Historia y Arte, 2 (2024). Instituto 
Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas.  
7 Archivo Diocesano de Toledo (ADTO). HOSPITALES, C.4, D.1, Libro de la Visita al 
Hospital del Corpus Christi, de la Orden de Juan de Dios. Toledo, 10 de noviembre de 
1602 al 17 de septiembre de 1603.  
8 Todo este Capítulo VII de la descripción del conjunto hospitalario de Toledo, está 
basado en la relación e Inventario que se hallan en el citado Libro de la Visita que 
realizó el Lcdo. Juan Delgado Agüero, Oidor del Consejo de su Eminencia, por 
comisión del dicho Cardenal-Arzobispo de Toledo don Bernardo Sandoval y Rojas. 
Actúa como Notario Apostólico Pedro Rueda. La Visita se inició el 10 de noviembre de 
1602 y terminó el 17 de septiembre de 1603, siendo la primera actuación la realización 
de un Inventario exhaustivo de los bienes del Hospital por dependencias y ocupa 
desde los folios 1 al 27, al cual nos remitimos para cualquier consulta, corroboración o 
ampliación de datos, por no ser tan reticentes y no interrumpir constantemente la 
lectura con notas a pie de página.  



dependencias comunes son las habituales en los Conventos, como la Sala 
Capitular, el Refectorio, el Calefactorio o Sala de recreo y conversación de los 
Religiosos, la Cocina y la Despensa como mínimo. Algunas de estas 
instalaciones estarían en la planta baja, como el Refectorio, la Cocina, la Sala 
de recreo y Calefactorio, mientras que las celdas y la Sala Capitular podrían 
estar en la planta alta. El sótano estaba dedicado a la despensa en donde se 
conservaba el aceite, el vino, las legumbres, etc., destinando una parte a 
cuadra de los animales del convento, especialmente mulas y borricos para uso 
de los religiosos en su labor asistencial y petitoria de limosnas por la comarca. 

 
La Comunidad de Hermanos 

 
Parece ser que inicialmente el Hospital-Convento se fundó con seis 

religiosos9, y uno de ellos fue el Hermano Juan Sánchez, a quien el Hermano 
Baltasar dio poder en escritura del propio año fundacional de 159610 . Entre los 
primeros que ingresaron tenemos también a Fray Eugenio de San Bartolomé y 
Fr. Bruno de Ávila, a quienes dio el hábito el propio fundador Fr. Baltasar de 
Herrera, ambos generosos y admirables adalides durante la peste de 1599, que 
salieron a Maqueda a curar a los muchos apestados, donde Fr. Eugenio murió 
contagiado11. Según afirma el P. Juan Ciudad Gómez (1963) el Hermano 
Eugenio de san Bartolomé fue Prior del Hospital-Convento de Toledo durante 
dos años, y tuvo que ser entre 1596 y 159912.  Hay que anotar que además del 
Hermano Mayor, en las elecciones se nombraban dos Consiliarios que, con el 
Hermano Mayor, tenían una llave cada uno de las tres del Arca del dinero y 
archivo, y eran testigos obligatorios de todas las operaciones económicas del 
Hospital. También documentamos la abnegada labor de tres Religiosos de 
nuestro Hospital-Convento de Toledo, que asistieron a los enfermos en La  
Puebla de Montalbán, donde la peste azotó severísimamente durante 1598-
159913, y de otros dos Hermanos de dicha Congregación que vinieron desde 

 
9 SANTOS, Juan, O.H. Cronología Hospitalaria y resumen historial de la Sagrada 
Religión del glorioso patriarca San Juan de Dios, Vol. II, Libro 5,  p. 698. Madrid, 1715, 
edición de 1977.  
10 AHPTO, P-2074, fol. 919. Hermano Baltasar. Carta de Poder al Hermano Juan 
Sánchez. Índice del Protocolo. Documento desaparecido, faltan fol. 870 al 1117 de 
dicho Protocolo. 
11 SANTOS, Juan, O.H., o.c., Vol. II, Libro 2, Capítulos IX, págs. 182-183, “Fundación 
del Hospital y Convento de Corpus Christi de la imperial ciudad de Toledo” y Cap. X, 
págs. 183-184 “Vida del siervo de Dios fray Eugenio de San Bartolomé”. El Hermano 
Eugenio murió contagiado de la peste en Maqueda el 30 de octubre de 1599, y fue 
enterrado <<en la Iglesia de san Juan, en la puerta de entrada, con una lápida en la 
que constaba que era del Hospital de Toledo y que murió contagiado por la peste 
durante su labor de asistencia a los enfermos de esta Villa>>.  
12 GÓMEZ, Juan Ciudad, OH. Compendio de Historia de la Orden Hospitalaria de san 
Juan de Dios, p. 141-142. Granada, 1963. Extraña un poco que un Hermano sea Prior 
del Hospital al año de profesar, con lo que puede que el Hermano Eugenio tomara el 
hábito en Madrid de manos del Hermano Baltasar Herrera en el Convento-Hospital de 
Antón Martín y fuera trasladado a Toledo para ser Prior. 
13 AMT. Libro de la Salud, s/f. 1598. mayo, 22. Burujón. “Informe del Jurado Francisco 
de Torres a la Comisión de la Salud de Toledo sobre la situación en La Puebla y 
alrededores “Hoy domingo hay en toda la Villa hay Ochenta (80) enfermos, así en el 
Hospital como en la Villa. Los Hermanos de Juan de Dios les hacen gran provecho, así 



Segovia, enviados por su obispo, Dr. Don Andrés Pacheco, natural de la 
Puebla. En total fueron cinco los Hermanos de Juan de Dios que trabajaron 
denodadamente en La Puebla asistiendo y curando a los contagiados, hasta el 
punto que, en agradecimiento por ello, la Villa les cedió la Casa-Hospital de la 
Caridad con su Capilla, para que se quedasen en ella, gestionando dicho 
Hospital:   

“Mucho debieron de ayudar en la asistencia y curación de los 
apestados los cinco Padres de San Juan de Dios que se dijo envió el 
Dr. Pacheco, pero o bien fuese porque se hiciese esta donación sin 
permiso del Prelado Diocesano, o bien por otra causa que ignoramos, 
lo cierto es que los referidos Padres sólo ocuparon el Hospital cuatro 
años, hasta el 1602, en el que se les despojó por decreto del Consejo 
de la Gobernación de este Arzobispado de 7 de diciembre”14. 

Parece pues que los Hermanos de Juan de Dios ya moraban y 
trabajaban en el Hospital de la Caridad de La Puebla, que se lo había cedido ya 
la Villa,  y visitaban todas las calles y casas donde había enfermos desde mayo 
de 1598. Cuando el 12-13 de noviembre de dicho año, en que ya parecía que 
habían remitido los contagios, se trasladó a la Puebla el Regidor de Toledo don 
Francisco Suarez, para constatar e informar a la Comisión de la Salud sobre la 
situación real de la peste, y visitó entre otras instituciones el Hospital, donde 
requirió la presencia del Hermano Alonso Méndez quien prestó declaración 
bajo juramento en presencia del escribano, firmándola de su mano, el día 13 de 
dicho mes y año15. 

 
curando en el Hospital como en la Villa, porque lo andan todo, y dicen [que] no había 
hoy nadie de peligro. Nuestro Señor lo proveerá cómo puede la cantidad que La 
Puebla tiene, o tenía, de comunión certifican, como mejor se verá por las mismas 
matrículas, doce mil personas, y aun trece mil”.  
14 R.A.H. Biblioteca, Doc. 7592. Relación de la Peste de 1598 en La Puebla de 
Montalbán, s/f..  “…y después envió [el Obispo de Segovia Dr. Pacheco] un cirujano, 
un barbero y dos Padres de los Hospitalarios de San Juan de Dios de Segovia, desde 
Madrid envió dos médicos y un cirujano con cuanto podían necesitar para el ejercicio 
de sus facultades, y desde Toledo, donde también vino por estar más cerca, envió tres 
Padres de los mismos Hospitalarios, y con un Capellán suyo varias reliquias muy 
apreciables…Mucho debieron de ayudar en la asistencia y curación de los apestados 
los cinco Padres de San Juan de Dios que se dijo envió el Dr. Pacheco, respecto que 
se les dio la Iglesia y Casa Hospital de la Caridad para Convento y que ejerciesen en 
el su Instituto de Hospitalidad”. Mi agradecimiento a Félix Villaluenga, natural de La 
Puebla, que me ha facilitado una copia de este documento.  
15 AMT. Libro de la Salud, s/f. 1598, noviembre, 12-13. La Puebla de Montalbán. 
“Informe de Francisco Suarez comisionado de Toledo para informar sobre la salud en 
esta Villa”. El 13 de noviembre de dicho año, el Regidor de Toledo Francisco Suarez 
visita el Hospital y otras instituciones para comprobar la salud en La Puebla de 
Montalbán, y cita de testigo al Hermano Alonso Méndez, religioso de la Congregación 
de Juan de Dios, quien declaró que “esta Villa y sus vecinos está muy sana de 
enfermedad de peste y contagiosa, y no sabe, ni ha visto, ni ha oído decir que haya 
muerto ninguno de enfermedad contagiosa y de peste, ni la hay de más de dos meses 
acá, ni hay  hospital ni enfermería, y que está en esta Villa no por necesidad de esta 
enfermedad, sino porque esta Villa le ha dado una casa donde residen para que curen 
enfermos de otras enfermedades. Y que esta es la verdad”. Están las firmas del 
Regidor Francisco Suarez Franco y del Hermano Alonso Méndez. 



 
A mediados de octubre de 1602 la comunidad del Hospital Convento de 

Toledo se compone de once miembros, pero tres han salido para las Indias 
unos días antes del inicio de la Visita, que fue el 10 de noviembre de dicho año. 
Sabemos con certeza que en este citado día son ocho religiosos los que 
forman la Comunidad de Toledo, siete Hermanos profesos y un novicio, que 
residen en el Convento-Hospital, bajo la autoridad de un Hermano Mayor, todos 
del hábito de Juan de Dios; uno de los profesos es Clérigo Presbítero. Residen 
en el Hospital para curar y servir a los pobres convalecientes y para pedir para 
ellos limosna por la ciudad y por la comarca, aclara el acta de la Santa Visita. 
De hecho este es el único hospital de convalecientes que existe en Toledo, 
pues aunque hay muchos hospitales en la ciudad, todos los demás son para 
curar enfermos, los cuales son dados de alta tras su curación, y no admiten 
convalecientes pobres que requieran estar ingresados cierto tiempo. 

 
Esta es la Comunidad el 10 de noviembre de 1602, cuando se inicia la 

Visita: Hermanos: Juan Francisco, que es el Hermano Mayor, Bernabé 
González, que es Clérigo Presbítero, Juan de Manzanares16, Juan Ortiz, Juan 
de Zevallos, Jusepe de la Cruz, Juan Leonardo,  y Francisco de Arana, que es 
Novicio. Declara, asimismo, que hace pocos días se fueron tres Hermanos que 
pasaron a Sevilla para ir a las Indias con licencia de su Majestad, donde ya 
llevaba esta Institución Hospitalaria más de 30 años de evangelización y 
servicio17. Estos son: Melchor de Rojas, Mateo Fernández, y Jerónimo de la 
Fuente, los tres vecinos de Toledo18.   

 
Sin embargo, el 17 de noviembre de dicho año (en el documento figura 

17 de octubre), tan solo siete días después de la anterior relación, la 
comunidad se compone de los Hermanos Juan Francisco, que es el Hermano 
Mayor, Diego de la Fuente, Juan de Manzanares, Alonso de San José, Juan de 
Buenafuente, Juan Ortiz, Rodrigo Gutiérrez, Francisco de Arana, el Hermano 
Zavallos, Juan Leonardo, y el Hermano Sacerdote Bernabé González, que 
estaba en Mascaraque, recogiendo el mosto. Son Consiliarios, y por tanto 
depositarios de una de las tres llaves del arca del dinero del Hospital, Diego de 
la Fuente y Juan de Manzanares, (fol. 31r-v). Dentro de los componentes de la 
comunidad hay tres que se van a Sevilla en unos días para ir a Indias con 

 
16 SANTOS, Juan, OH., “Vida del siervo de Dios fray Juan de Manzanares”, en 
Cronología Hospitalaria…, I, Libro 4, Cap. LXXXIX, pp. 692-693.   
17 MARTÍNEZ GIL, José Luis, O.H., “Los Hermanos de Fraternidad Hospitalaria de S. 
Juan de Dios llegan a América en el año 1568”, en Archivo Hospitalario, núm. 7 (2009) 
277-308 
18 ADTO, Hospitales, C.4, D.1, manuscrito. “Auto inicial del Visitador con la declaración 
del Hermano Mayor sobre los Hermanos Profesos que hay en el Hospital”. En Libro de 
la Santa Visita al Hospital del Corpus Christi, y Hermanos de Juan de Dios, fol. 2r. 
Toledo 10 de noviembre de 1602. Sobre esta fecha debemos advertir que hay 
contradicción en este Libro de la Visita, pues hay actuaciones y actas sobre visita a las 
celdas de los Hermanos fechadas el 16 y 17 de octubre de 1602, fol. 30r, cosa que no 
es posible si la Visita se inició el 10 de Noviembre de dicho año. Creemos que se trata 
de un error y que en realidad son el 16 y 17 de noviembre de 1602. 



licencia de su Majestad: Diego de la Fuente, Juan de Buenafuente y Rodrigo 
Gutiérrez19. 

 
En septiembre de 1603 ya documentamos como Hermano Mayor, al 

Hermano Juan de Manzanares, relevando al Hermano Juan Francisco, quien 
se hace cargo de todos los bienes del Hospital inventariados por el Visitador 
Delegado del Arzobispado:  

“En la ciudad de Toledo a diecisiete días del mes de septiembre de mil 
y seiscientos y tres años, ante el Sr. Lcdo. Juan Delgado y Agüero, del 
Consejo del Ilustrísimo de Toledo, y Visitador del dicho Hospital del 
Corpus Christi de esta dicha ciudad, parecieron presentes el Hermano 
Juan de Manzanares, Hermano Mayor del dicho Hospital, y el Hermano 
Juan Francisco, que lo fue asimismo, y a quien sucedió el dicho Juan 
de Manzanares, y dijeron que se daban, y se dieron, por entregados a 
su voluntad de todos los bienes y hacienda del dicho Hospital que se 
contienen y declaran en este Inventario, que está escrito en veinte y 
seis hojas con esta, de todos los cuales dichos bienes y hacienda se 
obligaron de dar cuenta y razón al Hermano Mayor que sucediere, o a 
la persona, o personas, que  por su Señoría Ilustrísima o Señores de 
su Consejo, les fuere mandado. Y lo firmaron de sus nombres”20. 

 
La Portería 

 
Junto a la entrada está la Portería, en la que hay una imagen de un 

Cristo con la Cruz a Cuestas, con su bastidor. Y fuera de ella, ya en el claustro, 
una campanilla para avisos del Hermano Portero. En los inicios de la 
comunidad no había Portero oficial en el Hospital, acudiendo a atender la 
Portería cualquiera de los Hermanos que estuviera menos ocupado en ese 
momento. Por ello, en la Visita de 1602, uno de los mandatos del Visitador es 
que la Comunidad nombre a una persona concreta para la atención exclusiva 
de la Portería. 

 
El Claustro, Patio y Aljibe. Puerta de la Iglesia. Escalera a planta superior 

 
El Claustro está situado inmediatamente detrás de la primera crujía del 

edificio que es la del lado del este, o sea de la Portería, y  en la del lado norte 
está la puerta de acceso a la  Sacristía, y junto a ella, pero en la crujía del lado 
del Este, la del acceso a la Iglesia desde el interior del edificio, delante de la 

 
19 ADTO. HOSPITALES, C.4, D.1. Libro de la Visita al Hospital del Corpus Christi, de 
la Orden de Juan de Dios, fol. 26v. En este asunto de traslado de Hermanos del 
Hospital de Toledo a Indias, aparecen dos tandas de tres religiosos, una que ya se han 
ido hace unos días (doc. de 10 de noviembre de 1602, fol. 2r), y otra que sigue en el 
Convento y que se van a ir próximamente (doc. 16 y 17 octubre de 1602, sic, fol. 30r. 
creemos que es el 16 y 17 de noviembre), figurando los nombres de los Hermanos 
trasladados en cada tanda, como exponemos en el texto. 
20 ADTO. HOSPITALES, C.4, D.1. “Acta de entrega y recepción de los bienes y 
hacienda del Hospital”, Toledo, 17 de septiembre de 1603, en Libro de la Visita al 
Hospital del Corpus Christi, de la Orden de Juan de Dios, fol. 26v.   

 



cual, en el claustro, hay un cancel. También en el Claustro bajo nace la 
escalera que da acceso a la planta superior, en cuyo inicio está la Campana de 
la Comunidad. En la subida de esta escalera hay dos imágenes, parece que 
son lienzos sin marcos, una de un Niño Jesús y la otra de la Verónica, en sus 
bastidores. Las cuatro arquerías del claustro conforman un patio cuadrado en 
el que hay un pozo con su caldero, que estaría en un lateral, y, bajo el solado 
del dicho patio, se halla el aljibe, con su brocal en el centro, y su caldero con su 
cadena para sacar agua. Se anota que hay veinte y ocho tiestos de naranjos, 
con sus naranjos grandes y chicos. 

 
Las Celdas 

 
Los religiosos tienen celdas individuales, amuebladas con espíritu de 

pobreza, estrictamente con lo imprescindible, “y nos les consienta tener otra 
cosa más de una tarima, un colchón, dos mantas, un banquillo, un sola imagen, 
una cruz de madera y un arquilla”. Algunas veces una estera, y un arca con su 
cerradura donde poder guardar la recaudación de las limosnas. En ocasiones 
raras algún hermano podía tener algún libro, y varias estampas o imágenes de 
papel. La del Hermano Mayor era una Celda grande, pues custodiaba todos los 
libros de cuentas, el dinero, y otras muchas pertenencias de la Comunidad.  

 
Así en 1602 el Hermano Mayor Juan Francisco tenía en su celda un 

Archivo, que es un arca de nogal, con tres llaves, en que se guardan todos los 
libros y escrituras y otros papeles tocantes a la hacienda del Hospital. Una 
mesa de cuatro pies con una sobremesa de sayal, un cajón de nogal con sus 
cajones y llave, que es el pie del Escritorio de taracea, una escribanía de nogal 
vieja, y también “mil y trescientos libros aproximadamente de la Instrucción de 
Novicios”, y otros muchos objetos, todos propiedad del Hospital, pues los 
religiosos no tienen nada propio. Algo especial era también la celda del 
Hermano Alonso de San Joseph, que era cirujano, y custodiaba en un arca con 
llaves ciertos instrumentos quirúrgicos, como “una caja de herramientas de 
cirugía con diez hierros y tenazas, una navaja, un espejo, unas piezas de afilar, 
pentonon, y escarpador”, como algo especial tenía un sello, unas 
Constituciones del Hermano Juan de Dios, un libro de dar cursos de varia 
Historia, un Cristo de bronce con reliquias, una escribanía, dos alfombras y 
varias cosas más. El Visitador recorre una por una todas las celdas haciendo 
inventario de todos los objetos de cada una de ellas y tomando declaración a 
cada religioso al respecto, levantando acta el notario Apostólico, la cual firma 
cada religioso la suya. 

 
La Cayada-reliquia del P. Juan de Dios 

 
En esta fecha de la Visita, se inventarió entre los objetos que estaban en 

la Celda del Hermano Mayor “la cayada del Padre Juan de Dios que dio al 
Hospital doña Leonor de Mendoza” 21. El P. Juan Santos recoge el encuentro 

 
21 ADTO, Hospitales, C.4, D.1, manuscrito. Libro de la Santa Visita al Hospital del 
Corpus Christi, y Hermanos de Juan de Dios, fol. 22r. Toledo 10 de noviembre de 
1602. En esta fecha la cayada no estaba expuesta al culto, pues Juan de Dios todavía 
no estaba canonizado ni beatificado. 



de doña Leonor, la fundadora del Hospital, con Juan de Dios, cuando este viajó 
a Toledo desde Granada, y narra la entrega que el santo patriarca la hizo de su 
cayada, y el estado de esta reliquia en 1716, en que parece que, tras su 
canonización, ya estaba expuesta al culto y veneración.  

“La [reliquia] que más se venera es la cayada de nuestro glorioso 
padre, por los muchos milagros que ha hecho y está haciendo cada 
día. La han dejado tan pequeña, que apenas tiene media vara, siendo 
así que está embutida y engastada en plata, por la devoción grande 
que se tiene a tan preciada reliquia”22. 

 
El Refectorio 

 
Es la sala común que sirve de comedor de la comunidad. Dispone a la 

entrada de un cantarillo de cobre, un aguamanil, y dos toallas grandes de buen 
lienzo, para limpiarse las manos antes de comer. El Refectorio se compone de 
tres mesas, con sus pies, y sus tres escabeles largos para sentarse, todo de 
madera de pino, en las que comen los Hermanos. Las mesas se cubren con 
manteles de alemaniscos vastos, y están dispuestas en U. En el testero está 
situada la mesa traviesa, que preside la refacción, con una campanilla, y hay 
un cuadro de Ntra. Señora con el Niño Jesús en brazos, en lienzo, con su 
marco dorado, que suponemos que está en la pared detrás de la mesa 
traviesa.  

 
Hay también tres tablas pintadas, una del Salvador, con su marco 

dorado, otra de Ntra. Señora, con su marco dorado y negro y otra de un Niño 
Jesús, con su marco todo dorado. En la pared hay unas Tablas en que están 
escritas las oraciones que los Hermanos están obligados a rezar antes de 
comer, y durante la comida se guarda riguroso silencio y se lee la vida del 
santo del día, para lo cual hay disponibles en el Refectorio tres libros del Flos 
Sanctorum y otro del Martirologio Romano. Hay también un Arca en el que se 
guarda el pan, doce tazas blancas, con sus tablillas de pino, y cuatro saleros de 
piedra. 

 
 

III. LA IGLESIA Y SACRISTÍA  
  

Como hemos expuesto en trabajos anteriores, la pequeña Capilla inicial 
del Corpus Christi se transformó en Iglesia de una mayor capacidad con su 
sacristía, ordenando la fundadora que se tomara como modelo la Iglesia del 
Convento de San Clemente. Cuando se hacen cargo los Hermanos de Juan de 
Dios, la Iglesia del Hospital se mantendrá tal y como la construyó doña Leonor, 
con sus mismas dimensiones, sus altares, su sacristía y su dotación de objetos 
y ornamentos litúrgicos, y así se nos refleja en la escritura de fundación y 
dotación de 1596, y mucho más detalladamente en el exhaustivo inventario que 
se realiza en 1602, sólo seis años después de su fundación, con algún 

 
22 SANTOS, J., O.H., Cronología Hospitalaria y resumen historial de la Sagrada 
Religión del glorioso patriarca San Juan de Dios, II, Libro segundo, Capitulo IX, p. 182-
183, Madrid, 1715, edición de 1977. 



pequeño incremento de ornamentos u objetos litúrgicos hecho por la Orden 
Hospitalaria, tras la cesión de la misma en agosto de dicho año de 1596. 

 
Planta 

 
Siguiendo el modelo de la del Convento de San Clemente, aunque más 

pequeña de dimensiones, la Iglesia era de una sola nave, con Capilla Mayor y 
Presbiterio diferenciado con uno o dos escalones, y ábside en semicírculo al 
interior. Dimensiones: 13,5 m x 5,5 m. En el lado del Evangelio, antes de los 
peldaños del Presbiterio, está situada la entrada a la Sacristía, a la que se 
accede también desde el interior del Hospital por las arquerías del claustro bajo 
del patio central. 

 
A los pies de la nave está situado el Coro Alto o Tribuna, con un Órgano 

pequeño muy bueno, una Rueda de Campanillas, y dos bancos pequeños23. La 
Iglesia, aunque siempre ha sido privada, tenía entrada directa desde la calle, 
para acceso de los devotos y de la feligresía de la Parroquia de Santo Tomé, a 
cuya colación pertenecía. Asimismo, en su planta baja, a los pies de la nave, 
tenía acceso desde el interior del Hospital para los convalecientes, y otro 
acceso desde la planta alta directo al Coro Alto o Tribuna, que la fundadora 
hizo construir en su días para oir misa y asistir a los oficios divinos en la Iglesia 
directamente desde su casa, a lo que tenía derecho mientras viviera, por 
cláusula en la escritura de la donación a los Hermanos de Juan de Dios en 
1596. 

 
Campanario 

 
La Iglesia tenía un Campanario, con dos campanas medianas. 

Suponemos que no era torre, sino que probablemente fuera una espadaña, 
aunque no hay constancia de ello 

 
La Capilla Mayor 

  
Sagrario. Un sagrario de madera, grande, dorado, dentro del cual está 

una arqueta pequeña de terciopelo carmesí, tachonada de plata, y dentro de 
ella un relicario de plata donde estaba el Santísimo Sacramento con mucha 
seguridad, y todo debajo de las llaves de dicho Sagrario. 

 
Credencia. En la pared al lado del evangelio del Altar Mayor, hay una 

credencia, que es una alhacena con su puerta y llave, donde está el Oleum 
infirmorum en una caja y bujeta de plata. Hay también una arquita pequeña 
donde está un hueso grande de un mártir de Roma que se trajo de la Iglesia de 
Scala Coeli, de dicha ciudad. Asimismo hay un cofre de plata con una imagen 
de plata sobredorada con cinco reliquias: cuatro en la peana, con sus rótulos, y 
la otra en el pecho de la imagen. 

 
23 Esta tribuna y acceso la mandó hacer doña Leonor cuando se labró la Iglesia, para 
poder asistir a misa y demás oficios divinos directamente desde su casa cuando 
quisiera, sin límites de días ni horas, a lo que tenía derecho mientras viviera, pues hizo 
esta reserva en la escritura de fundación y dotación del Hospital de 1596. 



 
Retablo Mayor: Un Retablo que está en el Altar Mayor, de la Cena de 

Nuestro Señor, pintado al óleo, con dos puertas que se cierran: en una el 
Prendimiento, y en la otra Cristo en la Columna. Más arriba, quizá el ático, una 
tabla mediana con un Cristo Crucificado, Nuestra Señora y San Juan, de 
bultos. Y a los lados de esta tabla, dos tablitas pequeñas, una de la 
Encarnación y la otra del Nacimiento.  

 
En el centro estaba el Expositor con una Custodia, a cuyos lados hay 

dos tablas medianas,  una de un Ecce Homo, y la otra de San Pedro, y de bulto 
un Cristo con un cáliz en la mano, y un San Bartolomé, grandes, dorados y 
estofados. Además de ésta, la Iglesia tiene otra Custodia, que es la 
procesional, grande, de plata sobredorada, con cuatro columnas, y un chapitel 
con una cruz encima, y en el pie de enmedio cuatro imágenes de la Pasión de 
Nuestro Señor, y en el pie redondo los cuatro evangelistas, que pesó quince 
marcos de plata como constó por una fe que dio Bartolomé de Yepes, platero.  

 
En el Inventario de 1602 se describe otra Custodia y un altar de madera, 

grande, toda dorada, con los doce Apóstoles de talla, dorados, un Cristo, los 
cuatro Doctores de la Iglesia, los cuatro Evangelistas, y los cuatro diáconos, 
pequeños, adornada con dos guirnaldas de flores de seda y cuatro ramilletes 
también de flores de seda. Asimismo había un altar exclusivo de madera, 
grande, donde se pone la Custodia. El viril en que se pone el Santísimo en la 
custodia es de plata sobredorada, que pesa cinco onzas.  

 
El Altar Mayor. Sobre el altar hay cuatro candeleros, dos altos de plata, 

blancos, torneados, y en cada uno de los pies de ellos tres manecillas de 
águilas con tres bolitas de plata, que pesan diez marcos y dos ochavas, y otros 
dos más pequeños, también de plata, blancos, lisos, y en cada uno tres 
cuentas de ámbar labradas, que pesan cuatro marcos y tres onzas.  

 
Una Cruz de plata, blanca, con cinco cuentas de ámbar labradas, y en 

medio dos imágenes de nuestro Señor: una de la Institución del Santísimo 
Sacramento, y la otra de la Columna, que pesó tres marcos y tres onzas, según 
la declaración del citado platero. 

 
Un Frontal de raso blanco, con un nombre de JHS en medio bordado, 

forrado en fustasi blanco, con Frontaleras de raso de nácar aprensado, 
bordadas con unas palmas, nombre de JHS y coronas, de seda todo, pardo y 
blanco, y flecos de seda encarnada y blanca. La Iglesia tiene en total 18 
frontales de distintos tejidos y telas y colores según los tiempos litúrgicos. 

 
Dos vinajeras de plata, doradas, con dos escuditos a los lados blancos, 

en  una hay cinceladas dos bes y en la otra dos aes, y encima de la tapa de 
cada una, una bolita con una pirámide, y alrededor unas cuentecitas. Las 
vinajeras  pesan tres marcos y una onza. 

 
Un atril de madera pintado de verde, con su paño de damasco con dos 

escudos del Santísimo Sacramento, guarnecido de oro y seda, y pasamanos 
de oro y plata. Forrado de lienzo blanco. Sobre él una almohadilla de 



guadamecí para poner el misal. Un acetre de cobre, con su hisopo con mango 
de palo. Tres campanillas de ayudar a misa pequeñas. Dos tablas de las 
palabras de la consagración. Una palia de terciopelo negro, bordada con un 
cáliz en medio, que está delante del sagrario. Un incensario blanco de plata, 
con cuatro aovados de escudos en blanco a los lados, con sus armas de la 
Casa y la Fundadora, que pesó cinco marcos y cuatro onzas.  

 
Al lado de altar hay una lámpara de azófar para alumbrar al Santísimo. 

En 1602 se documenta otra lámpara, ésta de plata, que dio Gerónimo de la 
Fuente, la cual había sido enviada por un tal Juan a los Hermanos de Juan de 
Dios desde Valladolid. Pesó once marcos, dos onzas y dos ochavas. También 
al lado hay dos graditas pequeñas para el Altar Mayor, para subir el sacerdote 
a renovar el Santísimo Sacramento. 

 
Dosel. Todo el conjunto del Altar y Retablo Mayor estaba cobijado bajo 

un dosel de damasco carmesí, con cenefas de terciopelo carmesí, con 
rapacejos de oro y seda carmesí, y el espaldar teñido de colorado. Y se 
cerraba y tapaba todo el conjunto del Altar Mayor con una Cortina de lienzo 
azul, grande, con su vara de hierro. 

 
Coro del Altar Mayor. A ambos lados del Altar estaba situado el Coro 

bajo, con sus sitiales, cuya disposición desconocemos, pero sabemos que se 
accedía por una puerta que se protegía con “una cortina de sayal que está a la 
puerta del Coro del Altar Mayor” según se describe en el reiterado Inventario de 
1602. 

 
Cuadros. A los lados del Altar Mayor hay seis cuadros y tablas con las 

imágenes siguientes: La Asunción de Nuestra Señora, Cristo Crucificado, 
Nuestra Señora sola, puestas las manos, otra del Salvador echando la 
bendición, otra de Cristo con la Cruz a Cuestas, y otra el Nacimiento de Jesús. 

 
Imagen del P. Juan de Dios. En el Altar Mayor hay también una imagen 

de bulto del P. Juan de Dios, pequeña, y una cruz con un pie redondo de barba 
de ballena. 

 
Cuadro grande. En una de las paredes de la Capilla Mayor hay un 

cuadro grande, en lienzo, pintado al óleo, que es la Resurrección de San 
Lázaro. 

 
Adornos para la Custodia y el Altar Mayor. La Iglesia tiene una serie de 

objetos para adorno del Altar Mayor y de la Custodia, que creemos que no 
estaban fijos, sino que sólo se ponían ocasionalmente, en algunas festividades 
o en misas solemnes por circunstancias esporádicas. Veinte Ángeles mayores. 
Diez y seis Ángeles medianos y otros dieciséis pequeños, todos para la 
Custodia. Relacionamos algunos de los demás adornos inventariados en 1602: 
Veinte y cuatro Serafines grandes, que es el adorno del Altar Mayor, tres 
Ángeles medianos, ocho Ángeles medianos, tres docenas de ángeles 
pequeños, doce Serafines pequeños, una Paloma del Espíritu Santo con los 
rayos dorados, para adorno del  Altar Mayor. También tenía guardadas y 



recogidas muchas y ricas colgaduras de diversas telas para adorno de toda la 
Iglesia en ciertas festividades, especialmente la del Corpus. 
 
Cuerpo de la Iglesia 
 
  Púlpito. En el lado de la Epístola, antes de los escalones del Presbiterio, 
está situado el Púlpito, adosado a la pared, con su escalera de acceso. 
 

 Pilas de Agua Bendita. En cada una de las dos entradas, en la exterior 
desde la calle y en la interior desde el claustro bajo del patio, hay una Pila de 
Agua Bendita, con su cruz encima.  

 
Altar y Retablo de Ntra. Señora. Junto a la pared, en el lado del 

Evangelio está situado el Altar de Nuestra Señora, con su Retablo dorado, en 
el que está una Imagen de Nuestra Señora, pequeña, con una saya de raso 
carmesí y nácar, guarnecida con franjas de oro, y el manto con las delanteras 
de brocado y un velo de red delante, labrado con puntas alrededor. Tiene la 
imagen una corona pequeña de plata sobredorada, con una imperial encima y 
unas piedrecitas a la redonda, que pesa tres onzas y dos ochavas y media. En 
la mesa está el Ara consagrado, y todo el conjunto del retablo está cobijado 
bajo un dosel de guadamecí, y se cerraba y protegía con una cortina de lienzo 
azul, con sus presillas. Junto al altar hay una lámpara de azófar para alumbrar 
a Ntra. Señora. Esta imagen tiene un Trono dorado con Dios Padre encima, en 
que se pone la imagen de Ntra. Señora en la fiesta de la Asunción. 

 
Otros retablos. Parece que se trata de Retablos domésticos, de puertas, 

a modo de trípticos cuando se abren, y desde luego sin mesa de altar, ni ara, 
pues en la Iglesia sólo hay dos aras bendecidas que son la del Altar Mayor y la 
del Altar de Nuestra Señora. Los otros retablos que se describen son: 

Retablo de Cristo Crucificado. Retablo con sus puertas, y dentro de él un 
Cristo Crucificado con Ntra. Señora y San Juan, de bulto, todo dorado y 
estofado, y en las puertas cuatro pasos de la Pasión. 
 
Retablo del Descendimiento de la Cruz. A la entrada de la Iglesia, sobre 
la pililla del Agua Bendita, un Retablo grande del Descendimiento de la 
Cruz, con San Juan Bautista y San Agustín a los lados. 
Pinturas. Los cuatro Evangelistas: Un cuadro y tabla grande, en lienzo, 

pintados los cuatro evangelistas, dorado el marco alrededor. 
La Crucifixión: Otro cuadro grande, de tabla, pintada la Enclavación de 
Nuestro Señor. 
 
El Descendimiento. A un lado del dicho altar [de Ntra. Sra.], por lo alto, una 

Tabla del Descendimiento de la Cruz, dorado el marco, mediana. 
Otros Objetos y Mobiliario litúrgicos. Un escaño grande y tres bancos 

grandes. Tres tablas con las Indulgencias del Hospital escritas en pergamino. 
Dos facistoles de pino, unas sillas de espaldar que sirven de confesionario, 
cuatro esteras, de ellas tres grandes y una pequeña, otras dos grandes y otra 



pequeña, que en total son siete. Cuatro blandones para poner cirios, dos de 
hierro y dos de madera.  
 
La Sacristía  

 
Situada en la cabecera de la Iglesia, en el lado del evangelio, tiene 

entrada desde el claustro bajo y una puerta que sale al Presbiterio de la Iglesia. 
En ella están las cajoneras con  los vestuarios litúrgicos, y sobre ellas las tablas 
de las oraciones que dice el sacerdote al revestirse.  

 
Imágenes en la Sacristía: Niño Jesús. Un Niño Jesús mediano, con su 

pedestal dorado, y una ropa blanca de tela de la India con franjas de oro, y en 
la mano izquierda, pendiente, un ramo de cuentas de ámbar guarnecido de 
mermelletas y aljófar, y del brazo derecho está pendiente una cuenta de cristal 
guarnecida de plata, y al cuello una cadenita de vidrio.  

 
San José. Una imagen de vestir de San José, mediano, vestido de 

tafetán morado, con su pedestal guarnecido. El vestido es de pasamanería de 
oro fino. 

 
Santa Inés. Una imagen de bulto de Santa Inés, con un cordero en la 

mano, de tres cuartas de alto. 
 

San Juan Bautista. Una imagen de bulto de San Juan Bautista, mediana, 
con un vestido de piel, con su pedestal, y en la cabeza una diadema de plata, 
con una banderita de raso encarnado con una cruz bordada, y en el pecho un 
Agnus Dei de plata, y una cruz de San Juan, con su cordero en la mano.  

 
Otra imagen (de pintura) de San Juan Bautista en una tabla. 

 
Ornamentos Litúrgicos 

 
En dicho inventario de 1602 se describen detalladamente todos y cada 

uno de los ornamentos, vestiduras y objetos litúrgicos que se hallan guardados 
en la sacristía con lo que es muy largo y prolijo. Aquí sólo vamos a enumerar 
los que hay de cada clase, los cuales siempre son de diferentes telas, colores, 
guarniciones, bordados y pasamanería, y también de calidad y riqueza distinta, 
aunque siempre de muy alta y artística labor y confección, con bordados 
primorosos y de ricos materiales: 

 
Amitos, 12; Albas de lienzo y Cíngulos de seda, 10, Almaizares moriscos 

labrados, 6; Bolsas de damasco para los almaizares, 2;  Purificadores de Ruan, 
Bretaña y Holanda, 44. Taleguillas para guardar los Purificadores, 6; Bolsas de 
Corporales, 5; Corporales, 25; Paños de Cáliz, 18; Toallas, 7; Palias, 23; 
Amitos, 12; Sábanas de Altar: 14; Casullas, estolas y manípulos: 18 juegos; 
otros tres Manípulos: Uno de tela de oro y plata, forrado en bocací morado, otro 
de damasco verde, con flecos de seda amarilla y morada, y otro de damasco 
blanco con pasamanos de seda carmesí y oro, forrado en lienzo verde; 
Roquetes: dos Roquetes de lienzo casero para los Hermanos que salen con los 
Ciriales. Otro Roquete de caniqui labrado de colores a lo morisco para el 



Hermano que saca el Incensario. Frontales y Frontaleras, 14; Paños de atril, 4; 
Unas Dalmáticas; Una Capa de damasco blanco, con unos escudos del 
Santísimo Sacramento, guarnecido de oro y seda, y pasamanos de oro y plata, 
forrado en lienzo blanco. 

 
Objetos Litúrgicos 

Manga. Una Manga de Cruz, de damasco blanco bordada de seda 
carmesí y oro, con cuatro escudos sobre raso carmesí, bordados del Santísimo 
Sacramento, guarnecidos de pasamanos de oro fino. 

 
Palio. Un Palio de damasco carmesí, con un escudo en medio del 

Santísimo Sacramento, y a la redonda pasamanería de oro y plata y unas bolas 
con manzanillas doradas de seda carmesí, unas de plata y otras con oro, 
forrado de tafetán carmesí. Las Varas son doradas. Cuando se guarda el Palio, 
se pone en un bastidor de madera. 

 
Pendón. Un Pendón de damasco blanco, con dos escudos en tela de 

plata, el uno del Santísimo Sacramento y el otro de la Asunción de Ntra. 
Señora, con fleco, y borlas y cordones de seda blanca y oro, con su cruz de 
azófar y vara dorada. 

 
Collares: Un Collar de damasco carmesí y amarillo, con un escudo en 

medio del Santísimo Sacramento, y a la redonda fleco de seda carmesí, y 
forrado en lienzo azul para los que sacan los ciriales y el incensario. Otros dos 
collares de terciopelo carmesí aprensado, con dos cálices y fleco de seda 
amarilla y carmesí, forrado en lienzo azul. 

 
Palias. Una Palia con un Niño Jesús tejido en tapicería de oro y seda de 

matices, bordado a la redonda, y con pasamanos de seda carmesí y oro, 
forrada en lienzo blanco, con su marco de madera. Otra Palia de tela de oro y 
seda carmesí, con un nombre de JHS hecho de oro y bordado a la redonda, 
forrada en lienzo carmesí, y su marco de madera.  

 
Sargas. Cinco sargas de tafetán dorado y carmesí, de veinte y cinco 

piernas de tafetán dorado, con sus cenefas de tafetán carmesí, guarnecidas 
por alto y bajo de las mismas cenefas del ancho de la mitad del tafetán. 

 
Alfombras. Una alfombra para las gradas del Altar Mayor morada y 

amarilla. Otra Alfombra de un sayal blanco y verde, grande, con unos rapacejos 
verdes alrededor de una malaseda. Otra alfombra negra y morada. Otra 
alfombra grande, vieja, que de ordinario está en la grada del altar mayor, de 
ruedas de colores. Otra alfombra de sayal blanco, pequeña, forrada en lienzo 
verde, con rapacejos de malaseda verde. 

 
Monumento. Un Monumento de madera, cuatro columnas con su capitel 

encima, de oro y negro todo, y el Cielo de lienzo negro, pintado de estrellas con 
el Sol y la Luna. 

 



Tumba. Una tumba de madera. Dos Candeleros dados de negro, para 
cirios. Dos cirialillos de madera, negros. Dos tarimas de madera, grandes, que 
sirven para poner la Tumba. 

 
Arca. Un Arca, doradas las molduras, y de jaspe los tableros, y dorado el 

herraje, en que se encierra el Santísimo Sacramento. Una mesa dada de 
blanco en que se pone el Arca. 

 
Candeleros. Un Candelero de Tinieblas, de pino, con un Judas. Cirio 

Pascual: Un Candelero del Cirio Pascual torneado dado de blanco. 
 

Paños negros. Un paño negro de veinteno, grande, con una Cruz 
colorada en medio para la Tumba. Cinco paños negros para poner en el suelo 
de la Iglesia, debajo de la Tumba la Semana Santa, cuando se hace el 
Monumento. 

 
 

IV. LA HOSPEDERÍA 
El hospedaje de pobres transeúntes, de hasta tres noches, sería otra de 

las actividades que desarrollaba la Congregación Hospitalaria en este edificio, 
además de la de Convento, Hospital de convalecientes, y de Iglesia pública de 
feligreses para ayuda a la Parroquia de Santo Tomé. La Hospedería debería 
estar situada junto a la portería, y sólo sería una habitación grande, en la que 
parece que no había camas, pues no se relacionan en el Inventario de la Santa 
Visita de 1602, sino que serían poyos corridos adosados a las paredes en los 
que se extenderían los seis colchones de que constaba la Hospedería, los 
cuales, dice el Inventario, eran de buen lienzo y estaban rellenos de lana fina, 
cada uno con su sábana de lienzo casero. Había sólo cuatro almohadas de 
cama rellenas, y ocho mantas y tres cobertores, y por muebles accesorios una 
banquilla y una silla vieja. Fuera de la Hospedería, sin que se precise dónde, se 
anota que había “una gradilla de tres pies en la que se sientan los pobres que 
vienen del Hospital de Santiago”. 
 
 
V. EL HOSPITAL 

 
La Enfermería  

 
El Hospital se fundó con doce camas para convalecientes, las cuales 

eran de armazón de madera y por somier tenían unos cordeles cruzados. 
Disponía de veinticuatro colchones rellenos de lana fina, de buen lienzo, entre 
nuevos y viejos, y veinte y cuatro frezadas o mantas blancas y listadas, entre 
nuevas y viejas. Treinta y siete sábanas, de buen lienzo, entre nuevas y viejas. 
Veinte y siete almohadas de cama, de las que doce estaban rellenas de lana 
fina y las demás por rellenar, estando guardada la lana de ellas en un arca. 
Ocho camisas para los pobres, de buen lienzo. Dos toallas blancas con que se 
limpian la cara y las manos los pobres. Un cajón grande con sus puertas y un 
cajoncillo en que se pone la ropa limpia. Una mesa larga, con sus manteles, y 
dos bancos para sentarse, en la que comen los pobres. También una tablilla 



barnizada en que se asienta la comida y cena de los pobres que receta el 
médico. Un brasero grande de cobre. Una lámpara de azófar. Cinco esteras 
grandes con las que se estera la enfermería, y otra pequeña a la puerta de 
dicha enfermería. 

 
A la puerta de la enfermería hay una imagen grande de la Magdalena, y 

dentro de la dicha enfermería hay un altar, con las imágenes de Nuestra 
Señora y San José, de bulto. También hay “un cuadro de Ntra. Señora, pintado 
en lienzo, que se le apareció a uno que se moría”. Otras cuatro Imágenes en 
papel puestas en las paredes a la redonda de la enfermería, un cuadro de un 
Cristo y un Niño Jesús, en lienzo, con su marco, y otra imagen de papel de un 
Ecce Homo, en un marco. 
 
La Cocina 

 
Tendría una chimenea grande, de campana ancha y alta, donde se 

hacía la lumbre para cocinar. Lo probables que junto a la chimenea estuviera el 
horno donde se cocía el pan para convalecientes, los criados y los religiosos. 
También habría un fregadero de obra, si bien solo se documenta una vacía de 
azófar para fregar. El agua, que se surtía del pozo y aljibe, se almacenaba en 
la cocina en tinajas de barro. 

 
Utensilios de hierro. Dos calderas, una grande y otra pequeña. Tres 

sartenes. Un cazo. Una cazuela de hierro con dos asas. Un tajador de cobre. 
Dos trébedes redondas. Dos paletas de hierro. Dos cucharas de hierro. Un 
rayo. Dos tenedores. Dos cuchillas y un cuchillo grande. Un almirez con su 
mano. Dos cucharos con que se saca el agua de las tinajas, uno de cobre y el 
otro de azófar. Cinco asadores grandes y chicos. Diez candiles. Un velón de 
azófar con su candelero. Unas tenazas para la lumbre. Un brasero de hierro, 
viejo. Otro brasero de hierro, grande. Una romana. 

 
Utensilios de Madera. Dos mesas de madera largas en que se parte la 

carne. Un tajador. Una tabla en que se llevan los platos a la enfermería. Una 
escalera pequeña y una banquilla. Un arca con llave. 

 
Utensilios de barro. Tres tinajas donde hay agua. Seis docenas de 

platos, escudillas blancas y amarillas. Ocho ollas, cuatro cazuelas. 
 

Trojes y amasadero 
 

El Hospital tiene dos trojes en las que se guarda el trigo, una llena y la 
otra poco menos, que el Hermano Mayor declaró que habría ciento cincuenta 
fanegas, poco más o menos. El grano se llevaría a moler a los molinos 
maquileros del Tajo, trayendo la harina al amasadero del Convento-Hospital. 

 
En el amasadero, o la amasadera, había dos escriños (canastos) 

grandes, en los que se echa la harina. Una artesa grande. Tres cedazos. Una 
barandilla en que se cierne. Dos banquillos, en los que está puesta la artesa. 
Dos tablas en las que se lleva el pan al horno. Dos frezadas o mantas para 
envolver el pan. Tres maseras de lienzo con que se cubre la masa. Un peso de 



balanzas para pesar el pan. Catorce costales, nuevos y viejos. Un perfumador 
grande y otro chico. Una media fanega con su raedera. Un paño de manos 
grande, con que se limpian los que amasan. 
 
Sótano 
 

Despensa. Está situada en una parte del sótano, habilitada para ello con 
tinajas de barro, algunos pellejos o cueros, y cubetas y barriles de madera. En 
ellas se depositan para su conservación los distintos alimentos tanto los frescos 
como carnes y verduras, como los secos de larga duración tales como las 
legumbres, frutas secas o deshidratadas, hierbas, etc., embutidos de la 
matanza conventual, carnes secas en salazón, adobadas o ahumadas, como 
tocinos, y cecinas, pescados secos en salazón, ahumados, o mojados como 
escabeches, y también los líquidos, especialmente aceite, vino y vinagre. 

 
En 1602 había en existencia nueve arrobas de vino blanco. Cuatro 

arrobas de aceite. Ocho arrobas de vinagre. Seis tinajas vacías. Dos cubetas 
grandes y una mediana. Otros pedazos de madera vieja. Dos cueros viejos de 
vino vacíos. Un pico de hierro. Un martillo y tenazas grandes. 

Cuadra. Otra parte del sótano estaba destinada como cuadra para los 
animales propios de la Comunidad para uso de los Hermanos, en donde 
estaban las pesebreras de madera, los aparejos para las mulas y borricos, y los 
utensilios para suministros, como albardas, serones, aguaderas, etc.,  y tal vez 
un pozo para abrevar al ganado. Una parte independiente estaba destinada a 
pajar, donde se guardaba la paja para el ganado, de la cual había en existencia 
tres carretadas en el momento de la inspección.  

 
En 1602, en otra parte del mismo documento, se relacionan como bienes 

de este Hospital-Convento los siguientes animales y demás bienes existentes 
en las cuadras: una mula negra, nueva, con su albarda, cinchas, silla y freno. 
Dos borricos, uno pardo, que era del Hermano Diego de la Fuente, y otro  
castaño oscuro que compró el Hermano Juan Francisco. Se describen otros 
dos borricos, ambos rucios, el uno cerrado y el otro nuevo, pero pueden ser los 
dos anteriores. Una red blanca, grande, labrada de hilo blanco,  dos pares de 
aguaderas, una tarima, un colchón, dos mantas, que es cama de los mozos. Y 
por último se documentan seis tinajas que tienen treinta fanegas de cebada en 
grano y una tinaja vieja, hendida.  

 
 

VI. LA VISITA APOSTÓLICA DE 1602, PRIMERA DEL NUEVO HOSPITAL 
DE LOS HERMANOS DEL HÁBITO DE JUAN DE DIOS EN TOLEDO  

 
Aunque ya hemos hecho alusión en páginas anteriores a esta primera 

Visita Apostólica que realiza el Arzobispado, tratamos con más intensidad este 
asunto ahora, toda vez que el desarrollo de la misma dio como resultado la 
constatación de algunas actitudes ciertamente contravinientes con el espíritu, y 
la letra, de las Constituciones de la Congregación, por lo que el Visitador tomó 
medidas correctoras que se materializaron en una serie de Mandatos de 
obligado cumplimiento dirigidos a los Hermanos de la Comunidad, de cuyos 



textos se deduce y sorprende cómo en el breve espacio de tiempo de seis años 
transcurridos desde la fundación y puesta en servicio del Hospital (1596-1602), 
se hubieran quebrantado tantas y tan gravemente muchas de las normas de la 
Orden. Esto y otros asuntos, como el caso del falso Hermano que no es 
profeso,  y la información secreta del Visitador a cada uno de los miembros del 
Convento, lo podremos tratar en otro trabajo, pues en este no es posible por la 
limitación de su extensión. 

 
Solicitud de la Visita 

 
La Visita estaba programada desde mediados del año 1601, pero en el 

verano de 1602 aún no se había realizado, ni se sabía nada al respecto. Es en 
junio de este último año cuando el Hermano Bernabé González, sacerdote e 
integrante profeso común de dicha Comunidad, sin cargo alguno,  solicitó al 
arzobispado que se realizase la Visita programada. Fue una idea propia, sin 
pedir licencia y sin comunicarlo previamente a la Comunidad, ni al Hermano 
Mayor, ni al Provincial, sino que fue una actitud personal y con todos los 
ingredientes de ser una especie de denuncia encubierta del Hermano Mayor al 
Arzobispado con quien tenía discusiones y palabras fuertes a menudo. Él 
alegaba en la solicitud algunos otros motivos encubiertos en el posible celo del 
estricto cumplimiento de las normas, como la falta sistemática de observancia 
de las Constituciones y la quiebra del espíritu de la Orden en muchos aspectos 
de la vida cotidiana por parte de los Hermanos componentes de la misma, 
faltando gravemente al servicio de Dios, y originando un clima poco menos que 
irrespirable en la Comunidad de este Hospital Convento de Toledo. 

  
La solicitud al Arzobispado la cursa el citado Hermano Bernabé 

González el día 6 de junio de 1602, en la que afirma que “…conviene que se 
haga la Visita y tomar las cuentas cuanto antes, porque hay muchas 
descensiones  y para evitar que haya más”. También arguye que ahora es 
oportuno “porque están todos los Hermanos juntos en esta dicha Casa y 
vendrá la vendimia y habrán de ir por fuerza a coger la limosna del mosto”. Por 
ello suplica que “se sirva mandar que se tomen luego las cuentas porque de 
ello resultará la paz de esta Casa y concierto y mucho servicio a nuestro 
Señor…”.  

 
Se conserva la solicitud con la firma autógrafa del citado Hermano 

Bernabé González, sacerdote, pero que no es sino un miembro común de la 
Comunidad sin cargo alguno, que debió de profesar en la Congregación del P. 
Juan de Dios después de haberse ordenado sacerdote secular diocesano, por 
lo que es el único presbítero del Hospital Convento y de los pocos que puede 
haber profesos en la Orden Hospitalaria, lo cual le proporciona cierta 
singularidad y le sobra carácter prepotente al ser el único que puede decir 
misa, consagrar y dispensar los sacramentos, aunque todas las comunidades 
cuentan con el servicio y asistencia diaria de uno o varios sacerdotes24. 

 
 

24 ADTO, Hospitales, C.4, D.1, manuscrito.  “Solicitud al Arzobispado para que se 
efectúe la Visita y la toma de cuentas”, en Libro de la Santa Visita al Hospital del 
Corpus Christi, y Hermanos de Juan de Dios, fol. 1r. Toledo 6 de junio de 1602. 



Comisión y Visitador  
 

El Visitador es el Lcdo. Don Juan Delgado Agüero, Oidor y miembro del 
Consejo del Cardenal-Arzobispo de Toledo, don Bernardo Sandoval y Rojas, 
por nombramiento y comisión de su Eminencia y su Consejo fechada el 26 de 
agosto de 1602. Actúa como Notario Apostólico don Pedro Rueda, también 
miembro del Consejo de su Eminencia.25 
 
Desarrollo de la Visita 
 

La Visita se inicia el 10 de noviembre de 1602, personándose el 
Visitador y el notario en el Hospital-Convento del Corpus Christi, “en el cual 
residen los Hermanos que dicen de Juan de Dios” y que es fundación de doña 
Leonor de Mendoza, mujer que fue de don Fernando Álvarez de Toledo, Conde 
de Coruña, mediante escritura otorgada en Toledo el año 1596. Todavía vive 
doña Leonor, y aunque ella impone en la escritura de fundación que ella o 
quien ella mande estará presente en la Visita y toma de cuentas, no consta en 
el Libro de la Visita que estuviera presente ni ella ni ningún delegado o 
representante suyo.  

 
Visita a las dependencias comunes  
 

Acto seguido, don Juan Delgado, quiere iniciar la Visita propiamente 
dicha empezando por el Santísimo Sacramento, para lo cual celebró misa en la 
Iglesia del Hospital. Después recorre todas las dependencias de la misma 
comenzando por la Capilla Mayor, con el Sagrario y el Santísimo Sacramento 
situado en el Altar Mayor, y continuando al día siguiente, 11 de noviembre de 
1602, con la inspección de las dos aras consagradas que hay en la Iglesia, en 
los dos altares de la misma. Continúa con la visita a los santos Oleos, que 
están en una caja y bujeta de plata metida en una bolsa de damasco carmesí, 
en una alhacena embutida en la pared al lado del evangelio del Altar Mayor. 
Después visitó las Reliquias que tiene el Hospital, pidiendo al Hermano Mayor 
que justifique las diligencias, licencias y provisiones para tener las reliquias y 
de dónde son. A continuación, ya en los días 14 hasta el 16 de noviembre, 
prosigue con la inspección de la Capilla Mayor, su retablo, el órgano, la rueda 
de las campanillas, y, ya en el cuerpo de la Iglesia, inspecciona el púlpito, los 
bancos y de más objetos litúrgicos, cuadros, imágenes, campanas, etc., para 
pasar después a la Sacristía, donde están los Ornamentos Litúrgicos  y toda la 
plata como cálices y copones, la custodia y su viril, candeleros, incensarios, 
cruces y otros muchos objetos como corporales, paños y ropas de los altares y 
de las imágenes, todo ello con mucha diligencia y minuciosidad, cursando 
notificación notarial al Hermano Mayor (fol. 2r-17r). 

 
El día 17 de noviembre de  dicho año de 1602, don Juan Delgado y 

Agüero, efectúa la Visita a la Enfermería, comprobando las camas, colchones, 
sábanas, mantas, camisas para los pobres enfermos, etc. y supervisa la mesa 
con sus manteles y dos bancos donde se sientan a comer los dichos 

 
25 Ibd. not. anterior, fol.1r. “Provisión del Consejo de S.I., nombrado Comisionado y 
Visitador para el Hospital del Corpus Christi de Toledo”. Toledo, 26 de agosto de 1602 



convalecientes. A continuación visitó el Refectorio de los religiosos, que se 
componía de tres mesas, una traviesa en el testero y dos a los laterales, con 
sus manteles, y dos servilleteras de tres varas cada una en que comen los 
hermanos (fol. 17v-18v). 

 
Continúa el Visitador inspeccionando la Cocina, sus calderas y todos los 

utensilios de hierro, así como los muebles y objetos de madera de que dispone, 
como mesas, artesas, etc., donde hay dos trojes en que se almacena el trigo, 
del que ese día habría unas ciento cincuenta fanegas (fol. 19r-v). 

  
Pasó después a la visita de la Hospedería en la que había seis 

colchones, con sus sábanas, almohadas y mantas. Terminó el Visitador 
inspeccionando el resto de las zonas comunes de la Casa, como la Portería, el 
Claustro, etc. describiendo los objetos que había en ellos, citando la existencia 
de un pozo con su cubo, y otro con cadena en el aljibe del patio o claustro 
principal (fol. 20r). 

 
Con esto se concluye la visita e inspección de las zonas comunes del 

Hospital-Convento, de lo cual se deriva la creación de un exhaustivo, completo 
y detallado inventario de todo cuanto hay en dichas zonas comunes, lo cual 
creemos que era uno de los objetivos de la Visita. 
 
Visita a las celdas de los religiosos.  

 
El Visitador continúa la Visita con la inspección de las zonas privadas, 

especialmente las Celdas de los Hermanos, (fol. 22r-25r) empezando el día 18 
de noviembre de 1602 por la del Hermano Mayor, haciendo un minucioso 
inventario de todos los objetos que hay en cada una. Lo común y general que 
hay en las celdas es una cruz de madera, una pila de agua bendita, un 
candelero, una cama de madera con somier de cordeles, un colchón con lana, 
almohada, una banqueta, una alfombra y alguna o algunas estampas de 
imágenes papel. Cada hermano hace declaración jurada que no tiene ninguna 
otra cosa más que lo que hay en la celda, y que nada de ello es de su 
propiedad, sino del Hospital dicho.  

 
Se inicia la Visita por la celda del Hermano Mayor, que lo era como 

hemos dicho el hermano Juan Francisco. Esta celda es, con mucho, la única 
destacada por los objetos y enseres que hay en ella, entre otros el Archivo, que 
es un arca de nogal con tres llaves, donde se custodian los libros conventuales, 
escrituras y demás documentos, así como el dinero en efectivo del Convento, y 
su correspondiente libro de las cuentas, con los registros de movimientos de 
entradas y salidas. Además hay una mesa con cajones y otro arca de pino. 
También en esta celda está depositada y custodiada la Cayada del Padre Juan 
de Dios, donada al Hospital por doña Leonor de Mendoza, su fundadora, y hay 
mil trescientos libros de la Instrucción de novicios. 

  
A continuación se inspecciona la celda del hermano Alonso de san 

Joseph, la cual también es algo singular, por cuanto el dicho hermano es 
cirujano y custodia en su celda las herramientas e instrumentos quirúrgicos 
propios de dicha especialidad, entre ellos una caja que contiene diez hierros, 



navajas, un espejo, unas piezas de afilar, pentonon y escapular. También se 
relaciona como elementos singulares un sello y unas Constituciones del Padre 
Juan de Dios, y un tintero de plomo. 

 
Se continúa con la celda del hermano Jusepe de la Cruz, que solo tiene 

lo estrictamente reglamentado. Seguidamente el Visitador pasa a la celda del 
hermano Bernabé González, sacerdote, en la que se hallaba un Cristo 
Crucificado con san Jerónimo y san Francisco a los lados en una caja con su 
puerta dorada, veinticinco libros ricos, grandes, un reloj de arena, un tintero de 
plomo y una salvadera, un banco y una mesa, otro banco y una silla. Todo ello 
era propiedad del Hospital, aunque, según manifiesta, lo trajo él cuando tomó el 
hábito. Seguidamente se pasa a la celda del Hermano Juan de Manzanares, en 
la que lo más singular y fuera de lo común que había era una vara de medir. 
Luego se pasó a las celdas de los Hermanos Juan Leonardo, Juan Ortiz, 
Francisco de Arana, y a la del Hermano Zaballos, no hallándose en ellas 
ningún objeto singular fuera de lo dispuesto en las constituciones: una cruz de 
madera, una cama con cordeles, una almohada, una o dos mantas, una estera 
y un candelero, y si acaso una estampa de papel. 

 
 

VII. CONCLUSIONES DE LA VISITA. MEDIDAS CORRECTORAS. 
MANDATOS DEL VISITADOR PARA CORREGIR CIERTOS DEFECTOS Y 
VICIOS EN LA OBSERVANCIA Y VIDA COMUNITARIA EN EL HOSPITAL 
Consideraciones previas 
 

El 28 de junio de 1603, después de casi un año de Visita, el Visitador 
había observado en la Comunidad algunos inconvenientes y costumbres que 
eran desaconsejables e incluso peligrosas, estimando que repercutían con 
notable incidencia negativa en los pobres y en sus escasos bienes, tanto en su 
trato y vida diaria como en otros muchos aspectos, que el Visitador ha 
constatado en las diversas pesquisas y comprobaciones que ha realizado en la  
citada Visita, especialmente en el interrogatorio de la secreta, con preguntas 
idénticas para todos los hermanos26“…”para que en adelante se intente corregir 
en todo y se viva con más cuenta y razón con arreglo a lo dispuesto en las 
Constituciones de la Orden, proveyó y mandó que los Hermanos del dicho 
Hospital, y los que les siguieren, guarden y cumplan, y hagan guardar y 
cumplir, los mandatos siguientes bajo las penas contenidas en las dichas 
Constituciones, y que se procederá contra ellos con todo el rigor de derecho”. 

 
Entre las principales cuestiones que se abordan están las que se 

refieren a las limosnas recogidas, tanto las allegadas por los Hermanos como 
las recabadas en Sacristía por misas, sufragios, y otros servicios religiosos, 
exigiendo un rigor incuestionable en las recogidas, entregas y administración 

 
26 ADTO, HOSPITALES, C.4, D.1. “Preguntas por las que se han de examinar los 
testigos de la secreta de la Visita del Hospital del Corpus Christi”. En Libro de la Visita 
al Hospital del Corpus Christi, de la Orden de Juan de Dios, fol. 37r-38r. Los testigos 
declarantes son todos los Hermanos de la Comunidad y los criados seglares del 
Convento. 



de las mismas, y su estricto control contable posterior, (mandatos 2º, 5º, 10º, 
14º, 19º y 20º). 

 
También en la Visita se trata  y se toman medidas, sobre un asunto que 

es de gran transcendencia como fue el caso de un supuesto religioso, llamado 
Hermano Alonso de san Joseph, que no era tal, sino un delincuente que se 
hacía pasar por profeso en la Orden Hospitalaria, y que formó por algún tiempo 
parte de la Comunidad de Toledo como un religioso más27. Por ello el Visitador 
ordena que los hermanos tengan siempre testimonio en el que conste que son 
profesos de la Orden de Juan de Dios, y dónde y cuándo profesaron, y que sin 
estos requisitos no se tengan por Hermano, (mandato 18º). 

 
Respecto a los asuntos de organización y distribución funcional del 

Hospital, el Visitador interviene de manera activa en los casos que ha 
detectado cierto relajamiento o que considera inapropiados para la institución: 
que haya un Portero que asista a la Portería y que no deje entrar mujeres en el 
Hospital,  (mandato, 3º). Ordena que se suprima la ventana de la tribuna de 
doña Leonor que da al patio del Hospital y el paso de la sacristía a su casa, 
(mandato 12º). Que los Hermanos que curen a los enfermos sean 
profesionales previamente a la Toma del Hábito, con su examen y aprobación, 
y que de ninguna manera alguno cure enfermedad alguna por ensalmo u otra 
superstición, (mandato 6º).  

 
En relación con los viajes y visitas de los religiosos a otros Hospitales, 

debió de constatar ciertos abusos al respecto, lo cual quiere cortar, o al menos 
controlar, a partir de esta Visita. Así  prohíbe que el Hermano Mayor, ni ninguno 
de los demás Hermanos, vayan a fundaciones de hospitales a ninguna parte 
sin licencia de su Ilustrísima y de los señores de su Consejo, (mandato 9º). 

 
Asimismo, tal y como se ordena en la Constitución, ningún Hermano 

podrá hospedar en el Hospital a caballeros ni otra persona alguna que no sean 
pobres, (mandato 15º). Y que se procure siempre tener seis camas bien 
aderezadas en las que se curen seis enfermos de calenturas, y se les mude de 
ocho a ocho días a ellos y a los convalecientes, y se les quite el cabello y den 
camisa limpia en entrando en el Hospital, (mandato, 11º). 

 
Otro aspecto que se aborda en las conclusiones de la Visita es el que se 

refiere a las mujeres en su relación laboral y el trato con el Hospital y los 
Hermanos de la Comunidad. Ya hemos anotado como se prohíbe que las 
mujeres entren en el Hospital, y se responsabiliza de ello al Portero (mandato 
3º). También se determina que cuando se trate de hacer los colchones, la 
mujer que entrare en el dicho Hospital a hacerlos, no pase del patio y allí lo 
haga sin entrar más adentro, (mandato 4º). Queda totalmente prohibido que 
ningún Hermano visite Monjas, ni reciba de ellas papeles, ni las escriba, y para 
recoger el pan (trigo) que algunos Monasterios dan de limosna a este Hospital, 

 
27 ADTO, Hospitales, C.4, D.1, manuscrito.  “Cabeza del proceso de cómo no es 
profeso el Hermano Alonso de san Joseph”, en Libro de la Santa Visita al Hospital del 
Corpus Christi, y Hermanos de Juan de Dios, fol. 27r-28v. Toledo 29 de agosto de 
1602.  



que haya un Hermano encargado para ello, nombrado con acuerdo del 
Arzobispado, (mandato, 7º).   

 
Hay otros temas que son abordados por el Visitador sobre los que dicta 

resolución, de modo que no solo se recalca y confirma lo dispuesto en las 
Constituciones, sino que se amplía y complementa su contenido para mayor 
claridad en la interpretación y el modo de su cumplimiento por los religiosos 
desde ese preciso momento.  

 
Mandatos del Visitador de obligado e inmediato cumplimiento por parte de los 
religiosos de esta Comunidad del Hospital del Corpus Christi de Toledo. 

 
Estos mandatos, dictados por el Visitador  don Juan Delgado y Agüero el 

día 28 de junio de 1603, provienen de la constatación de que existen 
desviaciones y vicios manifiestos en el comportamiento de los Hermanos, o al 
menos de algunos de ellos, por lo que, dada la importancia y transcendencia 
que tienen para el funcionamiento ordinario cotidiano futuro del Hospital, los 
trasladamos completos a continuación, pues cada uno responde a la necesidad 
de corregir inmediatamente una cuestión determinada y concreta sobre las 
desviaciones y licencias en el cumplimiento y observancia de lo dispuesto en 
las Constituciones y otras normas. Mandatos: 

 
1º) Que los dichos Hermanos guarden y cumplan las Constituciones de 

su Instituto y Hábito como en ellas se contiene, e insistiendo especialmente en 
aquellas que hablan acerca de las horas de oración y ejercicios espirituales, 
ayunos y disciplinas, dando de sí buen ejemplo. 

 
2º) Que los Hermanos usen las capachas grandes y de pleita basta y sin 

forrar, y que lo que les diere de limosna lo traigan en ella y lo demás que se 
comprare para el alimento del dicho Hospital, excepto la carne que se 
comprare del rastro, ni pescado por junto de seis libras arriba, bajo pena que el 
que así no lo cumpliere tenga seis días de cepo.  

 
3º) Que en el Hospital haya un portero que asista de ordinario en la 

portería, y para que un Hermano no esté ocupado en esto, que por el Hermano 
Mayor se dé la orden que quede encomendada la puerta y haga el oficio de 
Portero el Hermano que estuviere en el dicho Hospital, el cual no deje entrar 
mujer de ninguna condición ni estado si no fuere durante los oficios divinos, y 
de ninguna manera suban a las enfermerías y libren en la portería. 

 
4º) Que la mujer que entrare en el dicho Hospital a hacer los colchones 

de él, no pase del patio y allí lo haga sin entrar más adentro. 
 
5º) Que el Hermano  Mayor y Consiliarios del dicho Hospital, el sábado 

de cada semana tomen cuenta al Sacristán de lo que se hubiere recogido de 
limosna para la dicha Sacristía y de lo que se hubiere gastado, diferenciando 
por una parte las limosnas ordinarias y por otra la de las misas.  

 
6º) Que ningún Hermano cure de ninguna enfermedad por ensalmo, ni 

por ninguna otra superstición o manera, si no tuviere examen y aprobación 



para ello y dado por suficiente conformidad a derecho de antes que tomase el 
Hábito, bajo pena de excomunión. 

 
7º) Que ningún Hermano visite monjas, ni reciba de ellas papeles, ni las 

escriba, y para la limosna de pan que en algunos monasterios se da para el 
dicho Hospital haya Hermano diputado para ello con acuerdo de su Señoría 
Ilustrísima, y de su Consejo o del señor Oidor que se les diere por su protector 
y visitador. 

 
8º) Que ningún Hermano del dicho Hospital pueda dar, ni prestar del 

dicho Hospital cosa alguna, ni de su vestido, aunque sea desechado, sin 
licencia del Hermano Mayor. 

 
9º) Se prohíbe que el Hermano Mayor, ni los demás Hermanos, vayan a 

fundaciones de hospitales a ninguna parte sin licencia de su Ilustrísima y de los 
señores de su Consejo, bajo pena de dos meses de prisión. 

 
10º) Con arreglo a la Constitución once, que no se reciba el dinero de la 

limosna que traen los hermanos si no fuere estando presente el Hermano 
Mayor y Consiliarios, y, estando presentes, se reciba y escriba y se entre en el 
arca juntamente con los libros donde se escriba, bajo pena de excomunión 
mayor y por cada vez ocho días de cárcel, con lo cual se guarda mejor y se 
consigue el fin de dicha Constitución. 

 
11º) Que en el dicho Hospital el Hermano Mayor y demás  Hermanos, en 

habiendo comodidad, la cual se procure siempre, se pongan seis camas bien 
aderezadas a donde su curen seis enfermos de calenturas, y se les mude de 
ocho a ocho días a ellos y a los convalecientes, y se les quite el cabello y den 
camisa limpia en entrando en el Hospital. Y en todo se guarde la Constitución 
que habla de esto. 

 
12º) Que el Hermano Mayor haga quitar y quite la ventana de la tribuna 

de doña Leonor que sale al patio del Hospital y el paso de la sacristía a su 
casa, lo cual haga dentro de quince días inexcusablemente. 

 
13º) Que no se compre carne en el rastro ni en otra parte para ninguna 

persona de fuera de dicho Hospital bajo pena contra el Hermano Mayor que lo 
mandare y contra el que la trajere.  

 
14º) Que la limosna de los entierros y mandas de testamentos que 

mandan al dicho Hospital se asienten en un libro aparte, declarando quien lo da 
y a donde vive y lo que da, y se asiente cada noche como la demás limosna.  

 
15º) Que el Hermano Mayor, ni los demás Hermanos del dicho Hospital, 

no hospeden en él caballeros ni otra persona alguna que no sean pobres, 
guardando acerca de esto la Constitución que sobre esto habla. Lo cumplan 
bajo pena de ocho días de cárcel y de incurrir en la pena de dicha Constitución. 

 
16º) Que los dichos Hermanos traten muy bien y con mucho regalo a los 

pobres convalecientes y enfermos del dicho Hospital y a los que convalecen no 



los envíen a mandados ni a llevar mesas a ninguna parte, sino que estén en las 
enfermerías o los despidan. 

 
17º) Que el Hermano Mayor tenga mucho cuidado de visitar las celdas 

de los demás Hermanos y tenga llave maestra de todas y del arca que el 
Hermano tuviere, y nos les consienta tener otra cosa más de una tarima, un 
colchón, dos mantas, un banquillo, un sola imagen o cruz y un arquilla. Y al que 
se le hallare otra cosa que se la quite y esté en el cepo seis días. 

 
18º) Que los dichos Hermanos tengan siempre testimonio por el que 

puedan acreditar que son de dicho Hábito y profesos, y dónde y cuándo 
profesaron, y de otra manera no se tengan por Hermanos, ni en el dicho 
Hospital admitan a ninguno por huésped ni por morador más de tres días, y 
para poder estar más sea con licencia  de su Señoría y Señores de su Consejo 
teniendo el dicho testimonio. 

 
19º) Que el Sacristán que es o fuere de la Sacristía del dicho Hospital 

para dar cuentas de las limosnas y misas que se le dieren como arriba está 
mandado, tenga un libro en el cual en la plana de la mano izquierda escriba la 
limosna que le dan para misas, quién y cuánta fue la limosna, y en la plana de 
la mano derecha la firma de los clérigos que las dijeron, para que de esta 
manera se tenga la cuenta que en cosa tan grave es necesaria. Y que las 
demás limosnas sueltas las escriba de por sí como se manda en el mandato 
catorce para dar  la cuenta que en él se manda, y así lo cumpla bajo pena de 
excomunión y de un mes de prisión. 

 
20º) Que los Hermanos no hagan en el Hospital ninguna obra de seis mil 

maravedis arriba, ni imagen, ni cuadro sin licencia de su Señoría y Señores de 
su Consejo. 

 
Que guarden los mandatos que por el Señor Visitador, Licenciado 

Antonio Poblete de Vera28, del Consejo de su Ilustrísima, que le fueron 
puestos, especialmente el tercer mandato en lo que toca al tomar de las 
cuentas del dicho Hospital, las cuales se tomen de cuatro en cuatro meses 
para que haya buena cuenta y razón. Y lo cumpla así bajo pena que será 
castigado con todo rigor. 

 
      Estos Mandatos fueros notificados fehacientemente a todos los 
Hermanos componentes de la Comunidad en el dicho Hospital de Toledo el 2 
de julio de 1603.  

 
 

VIII. ABREVIATURAS 
 
ADTO. Archivo Diocesano de Toledo 

 
28 Debe tratarse de un error, pues los Mandatos están dictados por el Visitador Lcdo. 
Juan Delgado y Agüero según consta en el encabezamiento de los mismos, y así 
están firmados por éste al final.  



AHN. Archivo Histórico Nacional 
AHPTO. Archivo Histórico Provincial de Toledo 
AMT. Archivo Municipal de Toledo 
C. Caja 
D. Documento 
OH. Orden Hospitalaria 
P. Protocolos 
RAH. Real Academia de la Historia 
 
 

IX. BIBLIOGRAFÍA  
 

ATIENZA, Á., Tiempo de conventos. Una historia social de las fundaciones en 
la España Moderna, Marcial Pons, Universidad de la Rioja, Madrid 2008. 

BRIONES TORIBIO, L.; CORROTO BRICEÑO, J., y MAQUEDADO 
CARRASCO, B., Las líneas del Patrimonio Histórico. Planos topográficos 
del siglo XIX. Trabajos del Instituto Geográfico y Estadístico. Provincia 
de Toledo, 1883. Diputación de Toledo, Toledo 2006. 

CASTRO PÉREZ, C.; CALVO CRUZ, M., y GRANADO SUÁREZ, S., “Las 
Capellanías en los Siglos XVII y XVIII a través de su escritura de 
fundación”, en AHIg, 16 (2007) 335-347.  

CIUDAD GÓMEZ, J., O.H. Historia de la Orden Hospitalaria de S. Juan de 
Dios. Archivo Interprovincial, Granada 1963. 

DÍAZ FERNÁNDEZ, A. J., “El desconocido retablo barroco de la antigua 
maternidad provincial de Toledo. Estudio y datación de una obra de 
arte”, en Anales Toledanos, 45 (169-183) 2012.  

ESCUDERO, L., Tratado Breve de la Cofradía de la Purísima Concepción que 
se celebra en la Parroquial de la Villa de La Torre de Esteban Hambrán. 
Escrito en 1732, y dispuesto y ordenado por Clemente Fernández. 
Madrid, MDCCLXL, Imprenta de Hilario Santos. Reedición en facsímil de 
J.D.G., 1977.  

GÓMEZ JARA, J., y MAQUEDANO CARRASCO, B., El Hospital de San Juan 
Bautista de Oropesa (Toledo). Diputación Provincial de Toledo, Toledo 
2002. 

GÓMEZ JARA, J., “La Fundación de la Capilla del Corpus Christi en Toledo y 
apuntes sobre su desarrollo en el último tercio del siglo XVI”, en Mover el 
Alma: Las emociones en la Cultura Cristiana, (siglos IX-XIX). Actas del 
Simposium del Escorial (XXXª edición), Instituto Escurialense de 
Investigaciones Históricas y Artísticas. San Lorenzo del Escorial 2022, 
pp. 443-466. 

GÓMEZ JARA, J., La Torre de Esteban Hambrán. El Patrimonio Artístico y 
otros aspectos históricos. Talavera de la Reina 2002. Cap. VI. La Peste 
de 1599. 

LONGOBARDO CARRILLO, J. et allí, La Colegiata de Torrijos. Toledo 1998. 



MARÍAS, F., La Arquitectura del Renacimiento en Toledo, Madrid-Toledo 1983, 
Tomos I y IV.   

MARTÍNEZ CAVIRÓ, B., Conventos de Toledo, Madrid 1990. 
MARTÍNEZ GIL, J. L., O.H. “Los Hermanos de Fraternidad Hospitalaria de S. 

Juan de Dios llegan a América en el año 1568”, en Archivo Hospitalario, 
7 (277-308) 2009.  

MONTEMAYOR, J., “Una ciudad frente a la peste: Toledo a fines del siglo XVI”, 
en La Ciudad Hispánica, Editorial de la Universidad Complutense, 
Madrid 1985. 

PASSINI, J., Casas y casas principales urbanas. El espacio doméstico de 
Toledo a fines de la edad media. UCLM. Toledo 2004. 

PERIS SÁNCHEZ, D. (Coord.), Arquitecturas de Toledo, I-II. Toledo 1991. 
RAMÓN PARRO, S., Toledo en la Mano, I-II. IPIET, Toledo 1978. 
SANTOS, J., O.H. Cronología Hospitalaria y resumen historial de la Sagrada 

Religión del glorioso patriarca San Juan de Dios I-II, Madrid 1715, 
edición de 1977. 

TORRE RODRÍGUEZ, F. de la, “Panorámica de la Provincia de Nuestro Padre 
San Juan de Dios, de Castilla, en vísperas de la Exclaustración de 1835: 
Exclaustración y Orden Hospitalaria, estado de la cuestión”, en Archivo 
Hospitalario, 6 (17-353) 2008. 

ZAMORANO RODRÍGUEZ, Mª L., El Hospital de San Juan Bautista de Toledo 
durante el siglo XVI, Toledo 1997. 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 

 
 

La ciudad de Alicante durante la monarquía de Felipe III según  
el cronista Rafael Viravens y Pastor 

 
The City of Alicante During the Monarchy of Philip III According  

to the Chronicler Rafael Viravens y Pastor 
 
 

Ana María FLORI LÓPEZ1 
 
 
Resumen: La Crónica de la Muy Ilustre y Siempre Fiel Ciudad de Alicante, 
escrita por Rafael Viravens, dedica uno de sus capítulos a la monarquía de 
Felipe III con los acontecimientos que tuvieron lugar en esta ciudad durante su 
reinado. El cronista aborda su relato con la celebración del matrimonio del rey 
con Dª Ana de Austria, a cuyo enlace asistieron varios nobles alicantinos. A 
esto, le sigue la intervención del monarca en la bula para la erección de la 
Colegiata de San Nicolás, que dio lugar a varios años de largos trámites hasta 
su resolución en 1600. Viravens termina con la manera en que fue gestionada 
la expulsión de los moriscos en la ciudad de Alicante y en varios puntos de la 
provincia. Este libro, publicado en 1876, puede considerarse un valioso 
referente para consultar la historia de Alicante y es objeto de trabajo de muchos 
investigadores que quieren profundizar sobre la ciudad. 
 
Abstract: The Chronicle of the Most Illustrious and Always Faithful City of 
Alicante, written by Rafael Viravens, dedicates a chapter to the monarchy of 
Philip III, detailing the significant events that occurred in the city during his 
reign. The chronicler begins his narrative with the celebration of King Philip III’s 
marriage to Doña Ana of Austria, an event attended by several nobles from 
Alicante. Following this, he describes the king’s involvement in the issuance of 
the papal bull for the establishment of the Collegiate Church of San Nicolás. 
This process led to several years of long procedures until its resolution in 1600. 
Viravens concludes with an account of how the expulsion of the Moriscos was 
managed in the city of Alicante and various locations in the province. Published 
in 1876, this book is considered a valuable reference for those researching the 
history of Alicante and is frequently used by scholars seeking to deepen their 
understanding of the city. 
 
 
Palabras clave: Felipe III, Monarquía Hispánica, Historia de Alicante, Rafael 
Viravens. 
 
Keywords: Philip III, Spanish Monarchy, History of Alicante, Rafael Viravens. 
  

 
1 Conservatorio Superior de Música de Alicante. ORCID: 0000-0001-7862-3070. 
Correo electrónico: amaflori@hotmail.com 



SUMARIO: 
 

I. Introducción 
 
II. Datos biográficos de Rafael Viravens 
 
III. Crónica de la Muy Ilustre y Siempre Fiel Ciudad de Alicante 
 
IV. Conclusión 
 
V. Bibliografía 

 
 
 

Recibido: octubre 2024  

   Aceptado: diciembre 2024 

  



I. INTRODUCCIÓN 
 

La historia de Alicante, en sus múltiples facetas, ha atraído a numerosos 
escritores de todas las épocas, que han dejado testimonios muy valiosos 
basados en fuentes cada vez más fidedignas para permitir la reconstrucción del 
pasado de esta ciudad. Algunos historiadores e investigadores, como A. 
Alberola y C. Mas nombran a “Rafael Martí de Viciana, Gaspar Juan Escolano, 
José Manuel Miñana o Antonio José Cavanilles”2 como  cronistas antiguos que 
incluyeron en sus escritos algún trabajo relacionado con la ciudad de Alicante. 

 
El primer escritor que puede ser considerado cronista es el deán de la 

Colegial de San Nicolás, Vicente Bendicho (Elche, 1584 – Alicante, 1642) con 
su Chronica de la Muy Ilustre Noble y Leal Ciudad de Alicante, editada en 
1640. Le siguió el jesuita Juan Bautista Maltés (Alicante, 1646 – Gandía, 1712) 
con Ilice Ilustrada: Historia de la Muy Noble, Leal y Fidelísima Ciudad de 
Alicante, que continuó y corrigió Lorenzo López (Alicante, 1680 – 1758), 
también sacerdote jesuita y que terminó en 1752. Después, Nicasio Camilo 
Jover (Alicante, 1821 – 1881) escritor, periodista y miembro de la Real 
Academia de la Historia, con su Reseña histórica de la ciudad de Alicante, 
publicada en 1863. 

 
Rafael Viravens y Pastor (Alicante, 7.2.1834 – 15.3.1908) fue el primer 

cronista oficial nombrado por el Ayuntamiento en el año 1875; escribió su 
Crónica de la Muy Ilustre y siempre Fiel Ciudad de Alicante, que se publicó un 
año después. A Viravens le siguieron: Francisco Figueras Pacheco (Alicante, 
1880 – 1960), Vicente Martínez Morellá (Valencia, 1915 – Alicante, 1983), 
Joaquín Collía Rovira (Alicante, 1918 – 1987), Enrique Cerdán Tato (Alicante, 
1930 – 2013), Enrique Cutillas Bernal (Fortuna, 1940 – Alicante, 2003) y José 
María Bonastre Hernández (Alicante, 1943). 

 
  

II. DATOS BIOGRÁFICOS DE RAFAEL VIRAVENS3 
 

Rafael Viravens y Pastor nació en el seno de una familia muy modesta, 
por lo que no tuvo la oportunidad de estudiar y, muy joven, comenzó a trabajar 
en las imprentas de José Marcili, Juan Carratalá, Pedro Ibarra y Rafael Jordá. 
Después, lo hizo en la Fábrica de Tabacos, las Casas de Beneficencia y el 
Hospital Civil, hasta llegar a oficial del gobierno, cargo del que fue cesado en 
1868. 

 

 
2 Puede verse en: El Estudio preliminar de A. Alberola y C. Mas en MALTÉS, J. B. y 
LÓPEZ, L, Ilice Ilustrada: Historia de la Muy Noble, Leal y Fidelísima Ciudad de 
Alicante, Alicante 1991. Edición facsímil del manuscrito de 1880 a cargo de Armando 
Alberola y Cayetano Mas, f. XII; Rafael Martí de Viciana (Castellón, 1502 -1584); 
Gaspar Juan Escolano (Valencia, 1560-1619); José Manuel Miñana Estela (Valencia, 
1671 – 1730); Antonio José Cavanilles (Valencia, 1745 – Madrid, 1804). 
3 Los datos biográficos de Rafael Viravens han sido recogidos de: RICO GARCÍA, M., 
y MONTERO PÉREZ, A., Ensayo biográfico bibliográfico de escritores de Alicante y su 
provincia, Alicante 1888-1889, pp. 216-217. 



En enero de 1875 consiguió una plaza de archivero en el Archivo 
Municipal y un mes después, en el cabildo ordinario de 26 de febrero, fue 
nombrado cronista oficial del Ayuntamiento de Alicante:  

 
“El Cabildo teniendo en cuenta las recomendables circunstancias que 
concurren en Don Rafael Viravens y Pastor que tiene ya escritos y 
publicados folletos referentes a hechos llevados a efecto por el 
Ayuntamiento y las Corporaciones de esta Ciudad, unánimemente le 
nombró cronista del Excmo. Ayuntamiento, cargo que se crea bajo el 
carácter de honorífico...”4. 
 

Su interés por escribir se vio plasmada en la prensa alicantina de la 
época, pues eran frecuentes sus trabajos en El Lucentino, El Eco de la 
Provincia, El Correo, Diario de Alicante, etc. También se adentró en la política, 
al formar parte del partido moderado y, después, del partido conservador. Sus 
obras están centradas en la historia de Alicante y relata con pulcritud diversos 
acontecimientos que tuvieron lugar en esta ciudad: entrada del obispo, el Muy 
Ilustre Sr. D. Pedro María Cubero López; el pantano de Tibi; memoria de la 
fiesta religiosa de la Congregación de la Guardia, oración al Santísimo 
Sacramento y crónica de las funciones con que el Excmo. Ayuntamiento 
solemnizó la fiesta del Corpus Christi en 1874; memoria por la reedificación del 
santuario de San Roque; oración fúnebre leída por el abad D. José Pons por 
las exequias del abad D. Francisco Penalva en el primer aniversario de su 
fallecimiento; memoria de los festejos con motivo de la inauguración del 
ferrocarril Alicante-Murcia; oración fúnebre leída por el abad Pons por el eterno 
descanso del rey Alfonso XII; dos memorias de R. Viravens sobre un nuevo 
edificio para las Siervas de Jesús de la Caridad; memoria de la rebelión militar 
de 1844 en Alicante. 

 
La Crónica de la Muy Ilustre y siempre Fiel Ciudad de Alicante es, a 

decir por muchos estudiosos del tema, su aportación más valiosa a la historia 
de la ciudad y ha servido de modelo para escritores posteriores. Dice E. 
Cerdán Tato: “en su crónica, amena, pulcra, sencilla y minuciosa, Rafael 
Viravens se inclina debidamente por aquellos aspectos de contenido religioso, 
en cuya redacción se esmera y atiende detalles poco significativos”5. Según A. 
Alberola “resulta de enorme utilidad para los historiadores de hoy por el caudal 
de datos que proporciona y por el aporte documental transcrito que 
acompaña”6. 

 
 

III. CRÓNICA DE LA MUY ILUSTRE Y SIEMPRE FIEL CIUDAD DE 
ALICANTE 

 
Este libro, de 469 páginas, fue publicado por la Imprenta Carratalá y Gadea 

en el año 1876 y reimprimido en edición facsímil por Agatángelo Soler en 1976 

 
4 Archivo Municipal de Alicante, Arm. 9, Lib. 174, f. 34. 
5 CERDÁN TATO, E., Introducción a la edición facsímil de la Crónica de Viravens, 
Alicante 1989, s.f. 
6 ALBEROLA ROMÁ, A., “Alicante vista por sus cronistas: los siglos XVIII y XIX”, en 
Una historia con luces y sombras, Alicante 2004, p. 64. 



en Gráficas Díaz; por último, el Ayuntamiento y el Banco de Alicante editaron 
otro facsímil en 1989. 

 
Comienza con unas palabras de su autor, que ocupan las páginas V y 

VI, en las que con motivo de su nombramiento como cronista oficial de 
Alicante, justifica su intención de recopilar y escribir con imparcialidad los 
acontecimientos históricos surgidos en la ciudad por orden cronológico y con el 
deseo de servir al municipio. Viravens indica que sus fuentes principales son 
los documentos existentes en el Archivo Municipal, a los que él tuvo acceso 
preferente por trabajar allí, y los manuscritos de autores anteriores, que 
escribieron sobre distintos aspectos de esta ciudad. 

 

 
 

Imagen 1: R. Viravens: Crónica de Alicante, Archivo A.M.F. 
 

En el primer capítulo, titulado Illice, Viravens sitúa los orígenes de 
Alicante en las ruinas de esta antigua colonia romana, en contra de Elche como 
opinan algunos autores, aunque Viravens coincide con el deán de la Colegial 
de San Nicolás, Vicente Bendicho, que en su crónica de 1640, dedica varios 
capítulos donde demuestra este origen7; sin embargo, el cronista Figueras 
Pacheco, casi 100 años después de la publicación de Viravens, considera “un 
grave error de geografía antigua, por el cual se atribuye a nuestra ciudad, toda 
la historia milenaria de la de Elche”8. 

 

 
7 Puede verse en: BENDICHO, V., Chronica de la Muy Ilustre Noble y Leal Ciudad de 
Alicante, Alicante 1640, capítulos, II, III, IIII, V y VI.  
8 FIGUERAS PACHECO, F., Resumen histórico de la ciudad de Alicante, Alicante 
1963, p. 8. Francisco Figueras disculpa a todos los escritores que cometieron ese error 
por no disponer de suficientes elementos para poder comprobarlo, a la vez que 
asegura que en el siglo XX se conoce todo más exactamente y hay muchas fuentes 
que lo corroboran. 



Viravens termina su crónica con el final del reinado de Fernando VII. 
Entre las pp. 451-459, el autor escribe un capítulo dedicado a los Hijos 
Célebres de Alicante, mujeres y hombres alicantinos ilustres en santidad. En 
las pp. 461-462 hay una plantilla que indica las 48 láminas que inserta en su 
trabajo y concluye con el índice. Viravens tenía intención de haber continuado 
su crónica, pero no le fue posible. 

 
El reinado de D. Felipe el Piadoso (III de Castilla y XVI rey de Alicante), 

así titulado por Viravens, abarca de las páginas 177 a 231 y comienza con los 
datos del fallecimiento de Felipe II, el 13 de septiembre de 1598 y la subida al 
trono de Felipe III, hijo del fallecido y de Dª Ana de Austria, al que todos 
llamaban el Piadoso por lo que protegió a la Iglesia. A su matrimonio con la 
princesa Dª Margarita de Austria-Estiria, el 18 de abril de 1599 en la Catedral 
de Santa María de Valencia, asistieron Andrés y Nicolás Scorcia, nobles 
alicantinos que “tomaron parte en las justas que tuvieron efecto allí en honor de 
los Reyes, elogiando estos la habilidad  de nuestros paisanos demostrada en 
unos juegos de cañas, cuyas difíciles suertes hicieron con singular destreza”.9 
Además, fueron el centro de atención por su elegante forma de vestir, de tal 
forma que el poeta y cantor Gaspar Aguilar (Valencia, 1561-1623) escribió: 

 
“Al punto los SCORSAS de Alicante 
Hacen alarde de sus galas bellas, 
Dignas que la fama las levante 
Hasta el cielo inmortal de las estrellas; 
Y porque a ellas nadie se adelante 
Vencer desean las demás con ellas; 
Y por mostrar que este deseo aplacan 
De nacarado y oro telas sacan”10.   

 
Estas nupcias no solo fueron festejadas en Valencia, sino que se 

extendieron a diversas poblaciones de la provincia, que quisieron unirse a tan 
feliz acontecimiento, como fue el caso de la ciudad de Denia, por la que el 
monarca pasó unos días, camino de Valencia, para celebrar su matrimonio, 
aconsejado por Francisco Gómez de Sandoval y Rojas, marqués de Denia. En 
esta localidad fue agasajado con diversos festejos, en los que destacó un 
simulacro de fiestas de moros y cristianos que acudieron desde Alicante11.  
Según Viravens asistieron al enlace del rey: “Jaime Marcos, Pascual y Cristóbal 
Mingot, los cuales se trasladaron allí en un bergantín seguido de cuatro 
fragatas”12.  

 
Se observa en el relato que hace Viravens de la boda real, que coincide 

casi en su totalidad con el que refleja Vicente Bendicho en sus crónicas; 
concretamente, el capítulo XXI de las mismas, titulado así: “Trata del Rey 
Phelipe 3. De la venida de la Reyna Dª Margarita; y Archiduque Alberto y de 
sus Desposorios en Valencia: De las fiestas que les hicieron: De los hijos que 

 
9 VIRAVENS PASTOR, R., Crónica de la Muy Ilustre y siempre Fiel Ciudad de 
Alicante, Alicante 1876, p. 177. 
10 VIRAVENS, R., o.c., p. 178. 
11 Felipe III volvió a visitar Denia en julio de 1599 y en enero de 1604. 
12 VIRAVENS, R., Ibíd. 



tubo [sic] el Rey; De la peste de España: De que estava [sic] libre Valencia por 
las Oraciones del Hermano Francisco de Jesús; Erección de la Colegial de 
Alicante: Y nuevo govierno [sic] de la misma Ciudad”. 

 
Felipe III tuvo que intervenir en la bula para la erección de San Nicolás 

como colegiata en detrimento de la iglesia de Santa María; este hecho, cuyos 
trámites se iniciaron en 1592 durante el reinado de Felipe II, supuso un 
enfrentamiento importante entre las dos parroquias. Tal y como expresa el 
cronista Vicente Martínez Morellá: “por fin, el Papa Clemente VIII, apud 
Sanctum Marcum, otorga la bula de erección de Colegiata a favor de la 
Parroquia de San Nicolás, en las calendas de abril de 1596… El Papa, estimó 
justificadas las pretensiones del Concejo en favor de la erección y por eso le 
otorgó el título de Colegiata Insigne”13. La bula no llegó a ejecutarse y, al 
heredar el trono Felipe III, en 1598, todavía estaba pendiente, por lo que el 
nuevo rey solicitó al concejo que “la erección de la Colegial se hiciera en la 
Parroquia de San Nicolás, como Su Santidad tenía concedido y no se tratara 
más sobre las controversias de Santa María sobre erección de la Colegiata a 
su favor”14. 

 
El concejo pasaba por dificultades económicas y la bula estaba detenida 

en Roma; esto llevó a contactar con el duque de Sosa, que era el embajador de 
España en esa ciudad italiana, con el fin de que acelerara los trámites. Mosén 
Nicolás Martínez Clavero también fue delegado para intervenir en la gestión y 
en 1599 comunicó que la bula ya había sido enviada y estaba en poder del 
comerciante valenciano Marco Antonio Figinio, que pedía 2.175 libras por 
expedirla, cantidad que aprobó el monarca, pero Figinio no pudo verificarlo 
porque el “Conde de Benavente, Virrey de Valencia, le ordenó que suspendiese 
el envío”15. 

 
Viravens quiere ir más lejos de estos sucesos históricos y aclarar las 

causas que pudieron producir todos los hechos hasta llegar a conseguir la 
ansiada bula. El cronista expone que el municipio garantizó al cabildo 
eclesiástico una suma de 1.000 libras anuales cuando solicitó la bula, pero a 
cambio debía tener el derecho de elegir a los cargos eclesiásticos. Clemente 
VIII lo aprobó y firmó la bula en abril de 159616, aunque “se reservó el derecho 
de nombrar al Penitenciario, y, alternando en las vacantes con el Prelado 
diocesano, a tres canónigos de oficio”17. El municipio se quedó con “la elección 

 
13 MARTÍNEZ MORELLÁ, V., La iglesia de San Nicolás de Alicante, Alicante 1960, p. 
30. 
14  MARTÍNEZ, V., o.c., p. 31. 
15 VIRAVENS, R., o.c., p. 179. 
16 Respecto a la concesión de la bula por Clemente VIII en 1596, el cronista Enrique 
Cutillas (Fortuna, 1940 – Alicante, 2003) añade el coste de la erección: “1.700 ducados 
por hábitos y mucetas; por la prebenda de que sólo fueran elegidos hijos de Alicante, 
1.700; por derechos 1.100; por Patronato, 500; y por la unión de la iglesia, 800 
ducados. Más 1.000 ducados de dotación anual, 2.290 por amortización y sello de la 
dotación y otros gastos del proceso. Las súplicas para que estos gastos fueran 
rebajados fue la causa de que la bula no se ejecutara hasta el año 1600”.  Vid.  
CUTILLAS BERNAL, E., Alicante: Tiempo y memoria, Alicante 2001, pp. 72-73. 
17 VIRAVENS, R., o.c., p. 179. 



y presentación al Obispo de Orihuela de seis canónigos y de las dignidades de 
Capiscol y Sacristía”18 y el papa debía elegir y presentar el deán al rey. A pesar 
de realizar los nombramientos, la bula no llegó. En 1600, al saber el cabildo 
que el duque de Sosa había despachado la bula, exigió 4.000 libras al 
municipio “por los haberes que devengaron desde la fecha de sus 
nombramientos, que se hicieron en 1596”19. Todavía se complicaron más las 
cosas, cuando el obispo de Orihuela, D. José Estevan [o Esteve] (Valencia, 
1550 – Ayora, 1603) favoreció a dos de sus hermanos con un cargo en la 
colegiata, apresurando el interés de la ciudad para conseguir la bula; sin 
embargo, el obispo consideró justas las peticiones del cabildo y legal el 
nombramiento de sus hermanos, lo que originó bastantes diferencias entre este 
cabildo y el concejo, dando lugar a que el clero influyera ante el virrey, que 
ordenó a Marco Antonio Figinio que paralizase el envío de la bula.  

 

 
 

Imagen 2: D. José Estevan, obispo de Orihuela. Pintura anónima de 1602.  
Palacio Episcopal de Orihuela. Archivo A.M.F. 

 
En la Semana Santa de 1600, seguían las malas relaciones y el 

municipio prohibió a la capilla de música20 actuar en los Santos Oficios, pues 
 

18 Ibíd. 
19 VIRAVENS, R., o.c., pp. 179-180. 
20 No existen documentos que permitan saber el momento en que surgió la capilla de 
música de la Colegial de San Nicolás, aunque el mismo Rafael Viravens, en la p. 136 
de sus crónicas, indica que el 17 de agosto de 1580, actuó una capilla de música en la 
misa con motivo de la inauguración del pantano de Tibi, por lo que se debe pensar que 
sería hacia ese año cuando comenzó la capilla su andadura. Mosén Nicolás Salinas 
fue el primer músico que ocupó el magisterio.  



ejercía el derecho de patronazgo sobre esta agrupación; el cabildo eclesiástico 
ordenó a Mosén Nicolás Salinas, maestro de capilla, la asistencia a la Colegial 
de San Nicolás el Jueves Santo, “pero así que el Cuerpo Municipal tuvo noticia 
de este mandato, amenazó a dicho Salinas con reducirlo a prisión si obedecía 
al Prelado”21. El obispo excomulgó a dos miembros del concejo y éste tuvo que 
ceder para que la capilla de música actuara en San Nicolás durante la Semana 
Santa. 

 
El concejo consiguió la bula, pero no con las condiciones pactadas en 

1596, porque le privaba de la presentación de las dignidades, además de que 
otorgaba más privilegios a la iglesia de Santa María que a la de San Nicolás. A 
esto se unió que Mosén Nicolás Clavero, el enviado a Roma, solo buscó 
favorecer al clero en vez de velar por los intereses de la ciudad. En abril de 
1600, el obispo solicitó la bula al concejo, amenazándolo de excomunión si no 
la enviaba, pero éste “cumpliendo con una orden del Virrey, en 2 del mes 
indicado remitió el Privilegio a Don Álvaro Vich Manrique, Portanveces de 
General Gobernador, que residía en Orihuela, quien lo recibió de manos de 
Juan Bautista Canicia, Síndico de Alicante, el cual fue comisionado por el 
Concejo para enterar a S. E. de los escandalosos hechos”22. A continuación, el 
concejo dio a conocer al arzobispo de Valencia las excomuniones y, además, 
expuso al rey sus quejas a la vez que “tuviera a bien ordenar, que el Supremo 
Consejo de Aragón examinase aquellas Letras Apostólicas para que, en vista 
de las razonadas quejas de la Ciudad impetrara del Papa las reformase en el 
sentido que esta lo deseaba”23.  

 
El rey Felipe III escribió al obispo para que anulara las excomuniones y 

pidió una copia de la bula, a la vez que el clero también estaba dispuesto a una 
conciliación, por lo que el 19 de mayo de 1600, se reunió el portanveces con el 
obispo, el capellán de S. M. en representación del municipio y un comisionado 
de los eclesiásticos y prebendados que, entre otros acuerdos, decidieron que la 
municipalidad entregara a los canónigos 500 libras en vez de las 4.000 exigidas 
y que los hermanos del obispo renunciaran a sus nombramientos. 
Aprovechando esta reunión, se hizo llegar al rey que “elevase la representación 
de este Municipio a la categoría de Orihuela, ciudad a la que estaba 
subordinada la nuestra, por ser la mayor de esta parte del Reino y residir allí el 
Portanveces de General Gobernador”24. Felipe III expidió un Privilegio y 
nombró a cinco cónsules municipales que juraron sus cargos el 16 de julio de 
1600 en la iglesia de Santa María. 

 
El 24 de julio de 1600 tuvo lugar la erección de la Colegiata de San 

Nicolás y se estableció el primer cabildo encabezado por el deán D. Miguel 
Zaragoza de Heredia. En la primera sesión llevada a cabo por los capitulares, 
se decidió celebrar cada año el aniversario de la iglesia por el papa, el rey, el 

 
21 VIRAVENS, R., o.c., p.180. 
22 VIRAVENS, R., o.c., p. 181. 
23 Ibíd. 
24 VIRAVENS, R., o.c., pp. 182-183.  



obispo, el portanveces y los cinco jurados del concejo. Sobre la capilla del 
Sagrario se colocó una piedra de mármol negro que recordaba el hecho25. 

 

 
 

Imagen 3: Placa de erección en colegiata de la Iglesia de San Nicolás. 
(En Viravens, Crónica, p. 184) 

 

Una situación curiosa ocurrió en el año 1601 cuando Felipe III reunió a 
las Cortes en Valencia, acudiendo como representante alicantino el doctor 
Pedro Berenguer y se suscitó un debate sobre la importancia de la ciudad de 
Alicante. El rey pronunció las siguientes palabras en público: “Más importa 
conservar a Alicante que a Valencia; porque perdida Valencia, lo que Dios no 
quiera, se pierde ella sola; y perdida Alicante se pierde Alicante y Castilla”26. 

 
El nacimiento del príncipe Felipe, hijo de los reyes y heredero del trono, 

fue muy festejado en Alicante. Se eligió el 5 de mayo de 1605 para celebrarlo 
con una procesión festejos, toros y juegos, en los que participó activamente la 
ciudadanía. 

 
La expulsión de los moriscos en 1609 fue el acontecimiento más notable 

del reinado de Felipe III, aunque ya había tratado de gestionarse sin éxito con 
monarcas anteriores. El 11 de septiembre del citado año, el rey decretó la 
expulsión, que comenzó en el Reino de Valencia; para ello, envió un 
documento a los jurados y concejo de Alicante en el que expresaba las 
atrocidades  cometidas por los herejes y el peligro que suponía para la 

 
25 La inscripción actual reza así: Año del Señor MDC, día XXIV  julio a honor de 
Jesucristo, Rey Universal, para que al comenzar este siglo se añada nueva honra a 
esta ciudad con autoridad del Sumo Pontífice Clemente VIII a ruegos de Felipe III, 
Católico Rey de las Españas y de las Indias, D. José Estevan, Obispo de Orihuela, 
erigió en colegiata esta iglesia de San Nicolás con general aplauso construida y 
dotada por el concejo y pueblo de Alicante. 
26 VIRAVENS, R., o.c., p. 185. 



población, por lo que comunicaba que iban a recibir órdenes del virrey para que 
se cumpliera su voluntad. El rey dispuso de una escuadra y tropas en los 
puertos del reino: 
 

“Y envió al de Alicante la Armada Real del Mar Occéano [sic] al mando 
del General Don Luís Fajardo, las galeras de Sicilia, capitaneadas por 
Don Pedro de Leiva; las de Portugal dirigidas por el Conde de Elva y 
otras en que vinieron muy buenos soldados, capitanes y caballeros. 

Nuestra plaza se vio honrada en esta ocasión por muy 
distinguidos personajes, pues el 22 de septiembre de 1609 se reunieron 
aquí, además de los Jefes de la Armada antes mencionados, el Duque 
de Alburquerque, el Duque de Tursis, el Marqués de Santa Cruz, el 
Duque de Montalto y su hermano D. César de Moncada, el Conde de 
Elda, D. Juan Fajardo, el Duque de Maqueda y su hermano D. Jaime de 
Cárdenas D. Sancho de Luna y D. Antonio de Portugal”27. 

 
El concejo recibió las instrucciones del virrey con un edicto en el que 

también contemplaba cómo se iba a desarrollar el traslado de los moriscos a la 
Berbería e insistía mucho en que no fueran maltratados y vejados. El día de la 
expulsión se presentó en Alicante D. Baltasar Mercader, comisionado por el 
virrey para cumplir con las instrucciones del edicto y publicó un bando para que 
se presentaran en la ciudad los moriscos que estaban establecidos entre 
Albaida y Alicante, excepto los de Elche, Crevillente y Aspe, que serían 
transportados por otro conducto. Por parte de los moriscos llegados a la ciudad 
no hubo ninguna resistencia a embarcarse, pero en algunos lugares del reino sí 
que se sublevaron, de forma que hubo que enviar varias compañías para 
apaciguarlos; algunos se quedaron como sirvientes de familias alicantinas, pero 
el rey ordenó apartar a los niños de sus padres y fueron educados en el 
cristianismo. 

 
El 31 de marzo de 1621 falleció Felipe III y el concejo dispuso honras 

fúnebres que se celebraron en la Colegial de San Nicolás el 4 de mayo. El 
deán Vicente Bendicho dice en sus crónicas que él mismo predicó las exequias 
por el monarca en la población de Muchamiel: 

 
“Fue el tiempo que governó [sic] Philipe III, Fausto, siempre procuró la 
paz, muchas victorias y buenos sucesos tuvieron sus capitanes, 
favoreció a los católicos de otros reynos [sic}, muy de veras, al Pontífice 
respetó como padre y le valió con todas sus fuerzas, en las ocasiones 
que fue menester, finalmente, fue amado de sus vasallos y llorado a su 
muerte. Su entierro fue en San Lorenzo el Real, enterrado con su madre 
y aguelo [sic]”28. 

 
El cronista Francisco Figueras Pacheco, en su Compendio histórico de 

Alicante, inserta un capítulo dedicado a Felipe III, basado en datos que 
coinciden con Viravens, aunque añade unas palabras que dijo el monarca y 
que Figueras entiende como un arrepentimiento del rey en sus últimos 

 
27 VIRAVENS, R., o.c., p. 188. 
28 BENDICHO, V., o.c., p. 861. 



momentos por la expulsión de los moriscos: “Oh! Si el cielo pluguiera prolongar 
mi vida, ¡cuán diferente fuera mi conducta de la que hasta ahora he tenido!”29. 

 
Después del fallecimiento de Felipe III, Viravens continúa su crónica con 

el convento de los PP. Capuchinos, el de las MM. Agustinas y la iglesia de San 
Nicolás de Bari. Respecto a la llegada de los capuchinos a Alicante, dice el 
cronista que fue debida al interés de “D. Juan de Ribera, Patriarca de 
Antioquía, y D. Juan Alfonso Pimentel, Virrey de Valencia, en que se difundiese 
en el Reino la religión Capuchina”30. En 1599, el obispo D. José Estevan [o 
Esteve] dio su permiso para que se instalara en Alicante esta comunidad, frente 
al Monte Tossal y la primera piedra se colocó el 8 de diciembre, aunque el 
edificio se construyó con lentitud, ya que se sufragaba con donativos. Fue 
consagrado a la Purísima Concepción mediante “un lienzo al óleo que lo 
representaba en el centro del retablo del altar mayor, construido de madera 
bastante bien labrada”31. En 1602 llegaron entre 16 y 18 religiosos que vivían 
de lo que les daba el pueblo y el ayuntamiento, que era “semanalmente una 
arroba de harina y costear un médico”32. Subsistían de labrar y cultivar la tierra 
y “obsequiaban a sus favorecedores con muy exquisitas ensaladas que 
preparaban con las yerbas de su huerto”33.  

 
Con el paso del tiempo consiguieron mejorar sus instalaciones 

construyendo una biblioteca y sagrario, agrandaron el lugar y “socorrían 
diariamente a los pobres con una sopa muy bien condimentada”34. Más 
adelante, se instalaron en un lugar espacioso, edificaron un santuario y 
fundaron la V.O.T. de San Francisco. El convento se cerró en 1821, aunque los 
religiosos volvieron dos años después y sufrió diversas transformaciones, entre 
ellas las de albergar un hospicio, un asilo y un observatorio meteorológico. A 
principios de 1980 se levantó un nuevo convento capuchino bajo la advocación 
de San Pascual Baylón, que se encuentra situado en la céntrica calle de los 
Reyes Católicos. 

 
En la plaza de la Sangre había un santuario en el año 1600 “que servía 

de Capilla para los reos condenados a la última pena”35 y allí estaba 
establecida la Cofradía de la Purísima Sangre de Cristo con la imagen de la 
Virgen de la Soledad, que era muy venerada por los marineros, por lo que a la 
Virgen se le acabó llamando Nuestra Señora de la Marinera y salía en la 
procesión del Viernes Santo. 

 
“El licenciado Pedro Ibarra, Canónigo de San Nicolás, su hermano José 
y los caballeros D. Gerónimo Vallebrera y D. Francisco Pascual y D. 
Pedro Remiro de Espejo, consiguieron que el 18 de julio de 1606 
viniesen a esta ciudad dos monjas de apellido Ruíz, procedentes del 
Convento de San Cristóbal de Valencia, quienes fundaron desde luego 

 
29 FIGUERAS PACHECO, F., Compendio histórico de Alicante, Alicante 1957, p. 200. 
30 VIRAVENS, R., o.c., p. 193. 
31 Ibíd. 
32 Ibíd. 
33 VIRAVENS, R., o.c., p. 195. 
34 Ibíd. 
35 VIRAVENS, R., o.c., p. 197. 



en el ermitorio de la SANGRE la Comunidad Agustina, poniendo por 
Priora a sor Constanza Carroz, que vino con otra monja llamada sor 
Francisca Matheu”36. 

 
Esta comunidad vivía de una arroba de harina semanal que 

proporcionaba el concejo y “con los violarios que remitían cada año los padres 
de las religiosas”37 Con el paso de los años llegaron a ser 30 monjas que 
quisieron cambiar la ubicación de su edificio a un solar cercano donde 
pretendieron construir su nuevo convento en unos terrenos que les cedieron 
unos particulares, pero a pesar de haber obtenido la licencia de obras en 1750, 
no consiguieron realizarlas y “siguieron viviendo en su estrecha casa hasta los 
últimos años del siglo XVIII en que, denunciada por ruinosa, se trasladaron a 
un edificio que fue de los PP. Jesuitas”38. En 1931 el convento sufrió graves 
daños al ser quemado y con la guerra civil las religiosas tuvieron que 
abandonarlo hasta que regresaron en 1939. Desde julio de 2019 esta 
comunidad religiosa de las Monjas de la Sangre se estableció en el monasterio 
de la Santa Faz para custodiar la reliquia en sustitución de las monjas clarisas. 

 
Rafael Viravens termina su crónica de la época de Felipe III con la 

iglesia de San Nicolás, a la que dedica los siguientes apartados: exterior e 
interior de la iglesia, presbiterio, coro, púlpitos, capillas, el baptisterio y el altar 
de San Juan Nepomuceno, el camarín de la Virgen, órgano, la sacristía y otros 
departamentos, claustro, el aula capitular, salas del archivo y biblioteca, la 
capilla del Sacramento y el campanario y el reloj. Dado que, sobre esta iglesia, 
hoy concatedral, se ha escrito mucho y varios de los apartados tratados por 
Viravens son de construcción posterior al reinado de Felipe III, solo se van a 
tratar aquellos aspectos presentados por el cronista, que acaecieron  hasta el 
final de la monarquía de este rey católico. 

  
Los orígenes de la iglesia de San Nicolás se remontan a una antigua 

mezquita encontrada en los tiempos de Alfonso el Sabio, que él mismo mandó 
purificar y dedicó a San Nicolás de Bari, a la vez que realizó algunas obras 
como el santuario. En 1310 se construye una torre y en 1370 la lonja. En 1402 
Martín I de Aragón (Gerona, 1356 – Barcelona, 1410) aprobó un privilegio para 
la fundación de la Cofradía de San Nicolás que congregó a un gran número de 
personas y once años después se realizó el coro y la sacristía, “y con este 
motivo se grabaron en piedra las armas de Aragón, que se pusieron en las 
llaves de la bóveda”39. Sigue indicando Viravens que, a mediados del s. XVI la 
iglesia “tenía tres naves con cornisas, molduras y follajes campeando en las 

 
36 VIRAVENS, R., o.c., pp. 197-198. 
37 VIRAVENS, R., o.c., p. 198. 
38 VIRAVENS, R., o.c., p. 199. Respecto a la orden jesuita, dice Alberola: “la que 
mayor peso específico económico alcanzó, fue, sin duda, la Compañía de Jesús. 
Instalada en las primeras décadas del siglo XVII en Alicante, merced a la institución de 
una administración que comprendía diferentes bienes rústicos y urbanos, su 
patrimonio fue incrementándose progresivamente conforme avanzaba la centuria”, 
ALBEROLA ROMÁ, A., “La ciudad durante los siglos XVI y XVII”, en Historia de 
Alicante, Alicante 1989, fasc.14-15, p. 277.  
39 VIRAVENS, R., o.c., p. 200. 



capillas los escudos de Armas de las casas nobiliarias de esta Ciudad”40. La 
iglesia quería disponer de reliquias de San Nicolás y San Roque, por lo que 
envió a Roma a Fr. Gerónimo García, Provincial de los PP. Trinitarios en el 
Reino de Valencia, que las consiguió mediante la autorización del papa Pío IV 
en junio de 1565 y fueron recogidas en Valencia por Mosén Francisco 
Bendicho, quien las condujo a Orihuela para que fueran reconocidas por el 
obispo; una vez autentificadas, Bendicho las llevó a Alicante y fueron 
trasladadas en procesión hasta el altar mayor del templo el 25 de septiembre 
de 1569.  

 
Una vez que se consiguió la bula para convertir la iglesia en colegiata, 

fue necesario construir un templo más grande que estuviera acorde con las 
solemnidades del culto y en marzo de 1616 comenzaron las obras, que fueron 
inauguradas con un oficio predicado por el P. Desa, dominico; después hubo 
una procesión a la que asistieron: 

 
“El Cuerpo Municipal, el Cabildo eclesiástico, Cleros, Comunidades de 
religiosos y el Sr. Obispo de Orihuela D. Fr. Andrés Balaguer, quien, con 
la solemnidad del Pontifical Católico y en presencia de un inmenso 
gentío asentó la primera piedra en la zanja abierta entre OE. Y S. donde 
posteriormente se construyó el ángulo del templo que da frente a las 
calles de Bonaire y de Labradores. 

A 180.000 ducados se calculó que ascendería el gasto de esta 
obra y para subvenirlo acordó el Concejo en 2 de junio de 1618, que se 
aumentasen a cuatro los dos dineros que para otras atenciones había 
impuesto a cada libra de carne que se espendía [sic] en el Mercado”41. 

 
Agustín Bernardino parece ser que realizó los planos y comenzó la 

construcción del edificio; le siguió Martín de Uceta hasta su fallecimiento en 
1630; después, participaron Pedro Guillén, iniciador de la cúpula en 1658, que 
fue terminada por el alicantino Miguel Real en 1662. Hasta 1705 no se llegaron 
a finalizar las obras, aunque quedó pendiente la Capilla de la Comunión, cuyo 
término tuvo lugar en 1738. 

 
El cronista Viravens menciona un antiguo retablo conservado en el 

claustro que fue construido e expensas de una hermandad de Nuestra Señora 
del Rosario, fundada en San Nicolás en el siglo XVI, en donde estuvo hasta el 
año 1597 en que fue trasladada al Convento de PP. Dominicos; en su lugar se 
puso la Virgen de las Nieves o del Remedio, “cuya Cofradía se instaló 
posteriormente en la Colegiata en virtud de Bula expedida en 1603 por el Papa 
Clemente VIII”42. Viravens también recuerda una pintura del s. XVI de Nicolás 
Borrás (Cocentaina, 1530 – Monasterio de San Jerónimo de Cotalba, 1610), 
religioso jerónimo. Se trata del Retablo de las Ánimas del Juicio Final y Misa de 
San Gregorio, del año 1574: 

 
“Este cuadro representa el Purgatorio y el cielo que se abre para 
envolver, entre aureolas de gloria, a San Gregorio el Magno celebrando 

 
40 VIRAVENS, R., Ibíd. 
41 VIRAVENS, R., o.c., p. 201. 
42 VIRAVENS, R., o.c., p. 221.  



la Santa Misa. El altar en que se admira esta joya del arte goza de 
muchas gracias espirituales concedidas por el Papa Paulo V, quien en 
privilegio que expidió en Roma en 14 de noviembre de 1605, se dignó 
conceder que se saque ánima todos los lunes del año y en los días de la 
Octava de la Conmemoración de los Difuntos, celebrando en dicho altar 
el sacrificio de la Misa”.43 

 
 

 
 

Imagen 4: Retablo de las Ánimas del Juicio Final y 
Misa de S. Gregorio (1574). Concatedral de S. Nicolás 

 

Gracias a un manuscrito del s. XVII, consultado por Viravens, el cronista 
afirma que en esa época la Iglesia de San Nicolás poseía objetos de 
incalculable valor, entre ellos una enorme fuente con un jarro de plata 
sobredorada, regalo del obispo de Cartagena, D. Alonso Coloma. Tenían 
escudos que “consistían en cuatro cuarteles divididos por una cruz blanca, 

 
43 VIRAVENS, R., o.c., p. 214. 



mostrando cada uno de aquellos la cabeza de un Rey moro, en campo de 
sangre, con una banda blanca en la cabeza; blasones que son los mismos que 
usó D. Pedro I de Aragón y Navarra”44 cuando ganó a los moros en Huesca en 
1096. Sin embargo, estos objetos estaban desaparecidos antes de que 
Viravens escribiera su crónica, sin saber el autor la causa. Además, hay que 
hacer constar el cuadro La cena de Emaús (1620), atribuido a la escuela de 
Ribalta. 

 

 
 

Imagen 5: La Cena de Emaús (1620). Pintura de Ribalta. 
Concatedral de S. Nicolás 

 

 
IV. CONCLUSIÓN 

 
La Crónica de la Muy Ilustre y siempre Fiel Ciudad de Alicante, es un 

libro de gran interés, en el que Rafael Viravens hace un recorrido por distintas 
etapas de la historia de Alicante de la manera más exacta posible, si bien, a 
pesar de que por su trabajo de archivero pudo consultar diversas fuentes para 
recomponer dicha historia, el autor basa su libro en crónicas anteriores como 
las de Vicente Bendicho o Juan Bautista Maltés. En algunos capítulos, Viravens 
se permite emitir su opinión, por lo que añade interés al texto. 

 
Tanto en el apartado correspondiente a la monarquía católica de Felipe 

III como, en general, en todo su libro emplea un lenguaje muy adornado, propio 
de la época en que fue escrito. En definitiva, se trata de una obra bien 
documentada y estructurada que enriquece el patrimonio cultural de la ciudad 
de Alicante. 

 
 

V. BIBLIOGRAFÍA 
 

ALBEROLA ROMÁ, A., “La ciudad durante los siglos XVI y XVII”, en Historia de 
Alicante, Alicante 1989, fasc.14-15, pp.  261-300.  

 
44 VIRAVENS, R., o.c., p. 219. 



ALBEROLA ROMÁ, A., “Acerca de cómo hacer historia local durante la edad 
moderna. Las Crónicas de la ciudad de Alicante en los siglos XVII y 
XVIII”, en Anales Valentinos, XIX (Valencia), 38 (1994) 391-432. 

ALBEROLA ROMÁ, A., “Alicante vista por sus cronistas: los siglos XVIII y XIX”, 
en Una historia con luces y sombras, Alicante 2004, pp. 43-66.  

BENDICHO, V., Chronica de la Muy Ilustre Noble y Leal Ciudad de Alicante, 
Alicante 1640: Ed. a cargo de María Luisa Cabanes Catalá, 1991. 

BULA de erección en Colegiata de la Iglesia de San Nicolás de Bari de 
Alicante, 1596. Transcripción de Vicente Martínez Morellá,  Alicante 
1979. 

CERDÁN TATO, E., Introducción a la edición facsímil de la Crónica de 
Viravens, Alicante 1989. 

CUTILLAS BERNAL, E., Alicante: Tiempo y memoria, Alicante 2001. 

FIGUERAS PACHECO, F., Compendio histórico de Alicante, Alicante 1957. 

FIGUERAS PACHECO, F., Resumen histórico de la ciudad de Alicante, 
Alicante1963. 

GARCÍA, S., “Una carta firmada por Felipe III documenta que Dénia fue en 
1604 sede del Estado”, en La Marina Plaza, Dénia 2016. 

JOVER, N. C., Reseña histórica de la ciudad de Alicante, Alicante 1863. 

MALTÉS, J. B. y LÓPEZ, L., Ilice Ilustrada: Historia de la Muy Noble, Leal y 
Fidelísima Ciudad de Alicante, Alicante 1991.  Edición facsímil del 
manuscrito de 1880, a cargo de Armando Alberola y Cayetano Mas. 

MARTÍNEZ MORELLÁ, V., La iglesia de San Nicolás de Alicante, Alicante 
1960. 

RICO GARCÍA, M., y MONTERO PÉREZ, A., Ensayo biográfico bibliográfico de 
escritores de Alicante y su provincia, Alicante 1888-1889, pp. 216-217. 

VIRAVENS PASTOR, R., Crónica de la Muy Ilustre y siempre Fiel Ciudad de 
Alicante, Alicante 1876. Ed. facsímil de Agatángelo Soler Llorca, 1976. 
Ed. Ayuntamiento y Banco de Alicante, 1989. 

                       



 
 

Imagen 6: Fragmento de carta firmada por Felipe III en Denia el 29-I-1604.  
Arxiu Municipal de Dénia 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 
 
 

Las fiestas de María Pita en la ciudad de A Coruña. Orígenes histórico- 
religiosos, evolución y aspectos sociales y culturales que las integran 

 
The festivities of María Pita in the city of A Coruña. Historical-religious origins, 

evolution and social and cultural aspects that integrate them 
 
 

Mercedes LÓPEZ PICHER1 
 
 
Resumen: Las fiestas coruñesas de María Pita son las mejor documentadas 
de las que se celebran en la ciudad ya que se conoce tanto su origen y 
evolución temporal como los actos que comprenden. Se inician en el siglo XVI 
para conmemorar la resistencia de A Coruña frente al ataque inglés de 1589 en 
el que destacó el valor de la heroína María Pita, y se mantienen desde 
entonces asociando los actos religiosos, (Función del Voto a la Virgen del 
Rosario), a los profanos (representaciones teatrales, Juegos Florales, verbenas 
populares) que varían reflejando los gustos de la época.  
 
Abatract: The María Pita festivities in A Coruña are the best documented of 
those held in the city, as both their origin and temporal evolution, as well as the 
events they comprise, are known. They began in the sixteenth century to 
commemorate the resistance of A Coruña against the English attack of 1589, in 
which the courage of the heroine María Pita stood out, and they have been 
maintained ever since, associating religious acts (Vow Function to the Virgin of 
the Rosary) with secular ones (theatrical performances, Floral Games, popular 
festivals) that vary reflecting the tastes of the era. 
 
 
Palabras clave: Fiestas, María Pita, Función del Voto, Virgen del Rosario, 
Actos profanos. 
 
Key Words: Festivities, María Pita, Function of the Vow, Virgin of the Rosary, 
Secular acts.  
  

 
1 Investigadora independiente. Correo electrónico: mercedeslpicher@gmail.com 

https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/festivities
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/mar
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/pita
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/city
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/historical
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/religious
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/origins
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/evolution
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/and
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/social
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/and
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/cultural
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/that
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/integrate
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/them
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/mar
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/pita
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/festivities
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/are
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/best
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/those
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/held
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/city
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/as
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/both
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/their
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/origin
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/and
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/temporal
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/evolution
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/are
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/known
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/they
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/began
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/sixteenth
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/century
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/to
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/commemorate
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/resistance
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/against
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/english
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/attack
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/which
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/courage
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/heroine
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/mar
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/pita
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/stood
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/out
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/festivities
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/mar
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/a
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/pita
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/function
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/vow
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/virgin
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/rosary


SUMARIO: 
 

I. Introducción 
 

II. La figura histórica de María Pita 
 

III. Aspectos religiosos: el Voto de la Cofradía del Rosario y Voto 
del Ayuntamiento de la ciudad 

 
IV. Desarrollo de las fiestas durante los siglos XVII y XVIII 

  
V. Evolución de las fiestas durante el siglo XIX 

 
VI. Las fiestas de María Pita en el siglo XX 
 
VII. Conclusión 

 
VIII. Fuentes y Bibliografía 

 
 
 
Recibido: enero 2025  

Aceptado: marzo 2025 

 
  



I. INTRODUCCIÓN 
 

En el origen, organización y concepción de toda fiesta aparece un 
componente fundamental e imprescindible que es lo religioso. Éste se pone de 
manifiesto en el conjunto de ritos o reglas establecidas para el desarrollo del 
culto religioso y la fiesta será el lugar y la ocasión donde a escala reducida se 
den las circunstancias propicias para que el pueblo pueda sentir determinadas 
vivencias espirituales. Además, en toda fiesta hay un cierto grado de 
transgresión debido, en parte, a la existencia de márgenes que permiten 
liberarse de la norma establecida2. 
 

Se puede afirmar, por tanto, que desde sus orígenes la fiesta ha estado 
ligada a lo sagrado expresando la dimensión transcendental del hombre a lo 
largo de los siglos3. 
 

En efecto, en las fiestas coruñesas de María Pita, el factor religioso 
representado por la Función del Voto a la Virgen del Rosario aparece en el 
origen de las mismas y está íntimamente ligado al hecho histórico de la 
defensa de la ciudad frente a los ingleses en 1589. 
 

En este trabajo abordamos el análisis de estas fiestas, quizá las más 
emblemáticas de la ciudad, desde sus orígenes en el siglo XVI y su evolución 
histórica a lo largo de los siglos XVII, XVIII, XIX y XX, reflejando los factores 
religiosos, históricos, sociales y culturales que las configuran. 
 
 
II. LA FIGURA HISTÓRICA DE MARÍA PITA 
 

La denominación con que se conocen las fiestas veraniegas de A 
Coruña alude al hecho histórico que tuvo lugar en la ciudad en el año 1589, con 
motivo del ataque inglés dirigido por el pirata Francis Drake nombrado 
almirante de la flota por la reina de Inglaterra Isabel I. 
 

En el mes de mayo de dicho año la ciudad estaba cercada por los 
ingleses que habían convertido el convento de Santo Domingo en el principal 
baluarte de su vanguardia, disparándose desde allí a los hombres situados 
detrás de la muralla. Los invasores trataron de negociar la rendición de la 
ciudad, pero los españoles estaban decididos a resistir. De esa manera, 
cuando se produce el último ataque de los ingleses y la entrada del enemigo en 
la ciudad parecía inminente, no solo los hombres disponibles participaron en la 
defensa, sino también las mujeres se involucran en la lucha. La intervención de 
una de ellas, Mayor Fernández de la Cámara y Pita, sirvió para convertirla en 
un mito y un símbolo de los deseos de libertad de la ciudad herculina. Según el 
Diario Anónimo que se conserva en la Biblioteca Nacional, María Pita consiguió 

 
2 CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, F.J., OSA., Fiestas barrocas en el mundo 
hispánico: Toledo y Lima. Instituto Escurialense de Investigaciones Históricas y 
Artísticas, San Lorenzo de El Escorial 2012, pp. 22-27 
3 CRUZ OVALLE, I., “Lo sagrado como raíz de la fiesta”, en Humanitas. Revista de 
Antropología y Cultura Cristiana (Pontificia Universidad Católica de Chile) (Abril-Junio 
1996). 



derribar a un abanderado inglés enardeciendo así a los defensores que 
conseguirán rechazar el ataque. La retirada inglesa y el intento de acometer 
con cuarenta lanchas el fuerte de San Antón harán que finalice el asedio. El 18 
de mayo comenzaron a embarcar las tropas no sin antes incendiar la 
Pescadería al no poder hacerlo con la ciudad. Al día siguiente la flota ponía 
rumbo a Lisboa4. 
 

María Pita se cita como heroína, sin embargo, no será hasta el siglo XIX 
cuando su figura adquiera una dimensión simbólica gracias a los datos 
proporcionados por D. Andrés Martínez Salazar, a partir de los pleitos que ella 
interpuso ante la Real Audiencia de Galicia. 
 

Según estos documentos, Mayor Fernández de la Cámara y Pita había 
nacido en La Coruña entre 1562 y 1568. Era de condición humilde, se casó 
cuatro veces y tuvo varios hijos. Durante su vida sostuvo diversos pleitos y 
obtuvo varias cédulas reales a su favor. Murió el 21 de febrero de 1643 “de 
repente”, en la feligresía de Santiago de Sigrás y en su testamento solicitaba 
ser enterrada en la Iglesia de Santo Domingo de La Coruña5. 
 

Como hemos visto, al hecho histórico que acabamos de relatar se une 
de inmediato un hecho religioso y ambos aparecen vinculados en las fiestas 
coruñesas de María Pita ya que lo religioso “es una realidad fundamental e 
imprescindible en la concepción, organización y desarrollo de las fiestas”6. 
 

Ese componente religioso está presente también en el origen de estas 
fiestas y lo constituyen los Votos que tanto la Cofradía del Rosario como el 
Ayuntamiento hacen a la Patrona de la ciudad, Nuestra Señora del Rosario. 
 
 
III. ASPECTOS RELIGIOSOS: EL VOTO DE LA COFRADÍA DEL ROSARIO Y 
VOTO DEL AYUNTAMIENTO DE LA CIUDAD 
 

Ante la difícil situación en que se encontraba la ciudad durante el asedio 
inglés, la Cofradía de Nuestra Señora del Rosario, establecida en la Iglesia de 
Santo Domingo, decidió hacer un voto a la Stma. Virgen, bajo dicha 
advocación, solicitando su protección y ayuda. El texto de este voto es el 
siguiente: 
 

“En la ciudad de La Coruña, día 8 del mes de mayo de San Miguel, año 
del Señor de 1589. Decimos nos los vecinos e moradores de esta ciudad, 
habitantes e residentes en ella que aquí firmamos por nos e en nombre de 
los más que en ella vivieren e residieren que profesamos e hacemos voto 
solemne a Dios Nuestro Señor, que el día de Nª. Sra. de la Visitación que 
es a 2 de julio de cada año, librándonos Dios Nuestro Señor del cerco en 

 
4 SAAVEDRA VÁZQUEZ, Mª C., María Pita y la defensa de La Coruña en 1589, 
Galicia Editorial. DL 1989, pp. 95-99. 
5 SAAVEDRA VÁZQUEZ, Mª C., María Pita y la defensa de La Coruña en 1589, 
Galicia Editorial, DL, 1989, pp. 103-104 
6 CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, F.J., OSA, Fiestas barrocas en el mundo 
hispánico: Toledo y Lima, San Lorenzo del Escorial 2012, pp. 22 y 23. 



que al presente estamos por mandato de la reina de Inglaterra en esta 
ciudad de cuyo remedio no esperamos humano, se dirá en el dicho día en 
el monasterio de Santo Domingo de esta ciudad, la misa, vísperas y 
sacrificios que suelen decir los cofrades del Rosario y se confesarán y 
comulgarán todos los que entraren en esta confesión; y en lugar de la 
comida y otros gastos profanos que en dicho día suelen hacer, casaremos 
quince doncellas a razón de veinte ducados cada una, que son 300 
ducados los cuales se han de repartir entre los vecinos de esta ciudad 
que hicieren el voto dicho; y más el mayordomo que fuere de dicha 
cofradía ha de dar de limosna a todos los pobres que le vinieren a visitar a 
su casa de comer y beber pan y vino, carne y pescado el dicho día de 
Nuestra Señora por razón de la comida que el dicho mayordomo solía dar 
a los cofrades: y demás siendo Dios servido de alzar el cerco, se hará una 
procesión general de disciplinantes el día que se levantare el cerco o el 
siguiente. Y porque al presente no podemos extender más bastantemente 
esta memoria nos obligamos a nuestras personas y bienes de lo guardar 
y cumplir así y extendemos esta escritura de memoria y la otorgamos y 
firmamos con nuestros nombres. Basco Pillado. Baltasar Tello de Juzmán, 
chantre de la Coruña. -Sebastián Varela.-Ares González.-Pedro Gaspe.-El 
Licenciado Barja.-Juan López de Ques.-Francisco Labora.-Juan de 
S.Lorenzo.-El licenciado Gerónimo Fernández.-Fernando Alonso 
Decano.-Luis Alvarez.-Juan Pereira de Castro.-El licenciado Rodrigo 
López.-Juan de Orgeira.-Domingo de Castro.- Ares López de Figueroa.-
Esteban Varela.-El licenciado Lamas.-Ventura Mosquera-”7. 

 
Además de este voto formulado por los cofrades del Rosario, el día 19 de 

mayo, el Ayuntamiento hizo otro independientemente del anterior, en acción de 
gracias por haber sido levantado el cerco. Se llamó Voto de la ciudad, y se 
celebraba el 19 de mayo en la iglesia de Santiago. En 1730, los testigos 
llamados para dar testimonio de un litigio8, le dan el nombre de “el voto de la 
Ciudad por el Draque” y también “la función o la fiesta del Draque”. No se 
conserva el acta oficial de éste, pero en cambio queda el texto de la renovación 
de que fue objeto en 1809. En el último tercio del siglo XVIII cayó en desuso9, y 
desde entonces prevaleció el voto de los cofrades del Rosario, con carácter de 
fiesta popular, hasta que el 7 de enero de 1809 el Ayuntamiento acordó renovar 
el suyo, con motivo de la invasión francesa. Pero en esta fecha ignoró el 
formulado por el Corregimiento de la ciudad el 19 de mayo de 1589, y aceptó 
como propio y legítimo el de la Cofradía del Rosario. El texto de la renovación 
dice así: 

 
7 Relación histórica del sitio puesto por los Yngleses a la ciudad de La Coruña en 4 de 
mayo de 1589 y del glorioso triunfo alcanzado por los Coruñeses en esta jornada, 
debido en gran parte al singular valor de la famosa María Fernández de la Cámara y 
Pita, conforme a las noticias que existen en el Archivo del Muy Ilustre Ayuntamiento de 
dicha capital. Ympresa y publicada con motivo de la inauguración de la feria del 2 de 
julio de 1850, dia en que el pueblo coruñés celebra el aniversario de aquel notable 
suceso y la festividad de su Patrona, pp. 2 y sig. Coruña 1850. 
8 FAGINAS  ARCUAZ, R., Guía indicador de La Coruña y de Galicia, para 1890-91, 
(año I). p.126. Coruña 1890. 
9 PARDO VILLAR, FR. AURELIANO, O.P., La orden dominicana en La Coruña, c. IV. 
Voto de la ciudad a la Virgen del Rosario, p. 26. Coruña 1953, 



 
“Conociendo la Ciudad que en vano confía el hombre en su poder, por 
grande que sea, porque todo cede a la suprema voluntad de nuestro Dios, 
no olvidándose de que hallándose en el año de 1589 en el mayor conflicto 
y sin esperanzas de socorro humano, habiéndose acogido al patrocinio de 
su augusta Patrona la Virgen Santísima del Rosario, al momento quedó 
libre del riesgo que la amenazaba, acordó renovar por sí y sus sucesores 
y por los vecinos de este pueblo y sucesores suyos, como por este acto 
renuevan solemnemente y en la mejor forma que en derecho lugar haya, 
el voto que en aquella época se hizo, jurando el patronato a la Virgen 
Santísima Madre de Dios, bajo el sagrado título del Santísimo Rosario”10. 
 
Todo lo expuesto confirma el doble origen histórico-religioso de estas 

fiestas coruñesas. 
 
 
IV. DESARROLLO DE LAS FIESTAS DURANTE LOS SIGLOS XVII Y XVIII 
 

Había dos tipos de actos, religiosos y profanos, que tenían lugar los días 
1 y 2 de julio. 
 

Desde los primeros años las fiestas religiosas se celebraban en el 
convento de Santo Domingo y eran sufragadas por la Cofradía de Nª. Sra. del 
Rosario. La Justicia y Regimiento de la ciudad tomaba parte en ellas, de 
acuerdo con un determinado ceremonial y contribuía con una subvención a los 
gastos que se originaban. Las ceremonias se desarrollaban de la siguiente 
manera, según consta en los Libros de Actas del Ayuntamiento, 
correspondientes a la sesión de 1 de julio de 1617: 
 

“llegaron los Vicarios de la Cofradía con trompetas, caxas y música 
acostumbrada con el aviso de que era hora de que la Ciudad 
concurriese al Convento a las vísperas y procesión como era costumbre 
y visto por la Ciudad… fue a buscar al referido Mayordomo para que 
viniese a incorporarse a la Sala Capitular en la Comunidad y darle el 
lugar que se acostumbraba junto al Regidor más antiguo”. 

 
Al Mayordomo de la Cofradía lo recogían en su domicilio los regidores 

más modernos y lo traían en medio de ellos. Cuando la comitiva llegaba a la 
Sala Capitular, el Concejo se dirigía al Convento de Santo Domingo. Los frailes 
esperaban en la puerta a estas personalidades y las conducían a los asientos 
reservados en la Capilla Mayor. Después de las vísperas, salía la procesión y al 
terminar ésta, los dominicos despedían al Ayuntamiento en la puerta de la 
iglesia. La Ciudad volvía a las Casas Consistoriales en la misma forma que 
había salido y “con la danza de los corcobados” daba gracias al Mayordomo y 
Vicarios de la Cofradía. 
 

 
10 J.F.M., “La Patrona de La Coruña coronada”, en El Ideal Gallego. Suplemento 
extraordinario al número del 23 de diciembre de 1960.  



El día 2, festividad de la Visitación de Nª. Sra. iban por la mañana dos 
Vicarios de la Cofradía acompañados de dos gigantones, a buscar al Concejo, 
repitiéndose todo el ceremonial de la víspera. Al recogerse la procesión, se 
celebraba una misa solemne con sermón a cargo de un orador destacado11. 
 

Aparecen aquí dos elementos que es necesario analizar: las figuras de 
los “corcobados” y las de los gigantones o gigantes. De los primeros no hemos 
podido encontrar más significado que el que tienen en el Perú, donde 
representan espíritus diabólicos. Es evidente que la relación entre España y los 
países hispánicos era intensa desde la conquista y colonización, especialmente 
por motivos económicos. Pero no parece probable que los “corcobados” o 
gibosos que ejecutan su danza en el siglo XVII para despedir al Ayuntamiento 
coruñés tengan su origen en Hispanoamérica. 
 

Por el contrario, los gigantes o gigantones se encuentran también en la 
procesión del Corpus en las ciudades de Granada y Toledo acompañados de 
los cabezudos. Representan al demonio y actúan con rapidez porque la llegada 
de Dios en la Custodia es inminente. Los gigantes bailan en círculo dándose la 
espalda, lo que se considera algo demoníaco. En el Malleus Maleficarum de 
Kramer y Sprenger se dice que los gigantes que se citan en el libro del Génesis 
son los demonios que los griegos conocían como sátiros y que también 
bailaban. En cuanto a los cabezudos tienen la boca grande y una sonrisa 
grotesca porque la sonrisa en la Edad Media se consideraba un fruto del 
diablo12. Sin embargo, éstos últimos no aparecen en las fiestas de María Pita 
hasta el siglo XIX, y de ellos trataremos más adelante. 
 

Las fiestas populares y profanas tenían también gran importancia, y 
alcanzaban su apogeo el día 2, como se lee en un acuerdo tomado por el 
Ayuntamiento el 17 de junio del año 1616, que dice: “Era este día el mas 
solemne y público de regocijo y fiestas que esta Ciudad tiene ya que concurre 
la mayor parte de la nobleza de este Reino”13. Una de las atracciones 
principales, eran las funciones de teatro, cuya celebración consta 
documentalmente. En el año 1605, Juan Vázquez Trebolle, vecino de Santiago, 
mandatario de Juan Hurtado “autor de comedias” el 20 de mayo del citado año, 
hizo un contrato público con Rodrigo Piñeiro, vecino de La Coruña, por el que 
quedó convenido:  
 

“que si el dicho Juan Hurtado viniere con su compañía de representantes 
a esta ciudad a acer las fiestas del Corpus como están obligados con el 
Dean y el Cabildo, que en este caso el dicho Juan Hurtado y la dicha 
compañía yrán a la ciudad de la Coruña y en ella arán y representarán al 

 
11 MARTÍNEZ SALAZAR, A., “La festividad del Santísimo Rosario. Notas sobre las 
antiguas fiestas del Rosario en La Coruña”, en El Ideal Gallego, (Coruña 10 octubre 
1924) 3.  
12 LORITE CRUZ, P.J., “La representación de la huida del demonio ante la presencia 
de Dios. Diversos rituales patrimoniales de la religiosidad popular”, en CAMPOS, J.  
(coord.), El Patrimonio Inmaterial de la Cultura Cristiana. Estudios Superiores del 
Escorial, San Lorenzo del Escorial 2013, pp. 70-73. 
13 REBOLLO, A., Guía del Excmo. Ayuntamiento de La Coruña, Coruña 1945, pp. 99 y 
sig. 



dho Rodrigo Piñeiro dos comedias diferentes la una de la otra, en la parte 
y lugar que les señalare, la una el primer día del mes de julio a la tarde y 
la otra a dos de dho mes que es la bíspera y el día que se celebra la fiesta 
de Nuestra Señora del Rosario en la ciudad de la Coruña. Por lo cual el 
dho Rodrigo Piñeiro será obligado de les dar y pagar ochenta ducados de 
a once reales cada ducado y ansi mesmo les ha de dar cabalgaduras en 
que se bayan sus personas y aliños de aquí a la dha ciudad de la Coruña 
y de comer de yda estada y cabalgaduras en que se vuelban sus 
personas y alaxes a esta dha ciudad” (Santiago)14. 

 
Una relación análoga se encuentra acerca de las funciones que tuvieron 

lugar en los años de 1617 y 1624. En el primero, los mayordomos encargados 
de las fiestas de Nª. Sra. del Rosario, contrataron con Loreto Brachola que 
estaba en Santiago, que viniese a La Coruña con su compañía. Se componía 
ésta, de volteadores (tres hombres y una mujer), dos músicos y un arlequín. 
Debían formar en la procesión con sus trompetas y violones y hacer una danza 
de toqueado en el tablado dispuesto al efecto. En la plaza o lugar señalado, 
habían de poner las maromas y voltear en ellas, así como poner el caballo de 
madera. Por los días 1, 2 y 3 de julio, cobrarían casa, comida, cama y posada y 
600 reales. Como garantía del contrato, Brechola dio un Cristo de oro mediano, 
con dos perlas a los lados15. 
 

En 1624, se contrató a Lorenzo de los Ríos “autor de comedias”, el 7 de 
mayo, para que viniese a La Coruña a hacer dos comedias los días 1 y 2. 
 

Además de la función teatral, el día 2 había otros festejos que se 
celebraban en la plaza mayor. Se corrían toros, y había juegos de sortijas, 
cañas, etc., para los que la Justicia y Regimiento de la ciudad destinaba de 
1.000 a 4.000 maravedís. El Concejo ofrecía las Casas Consistoriales al 
gobernador y Oidores, que acudían a presenciar las diversiones con sus 
familias y convidados; los Regidores se instalaban en un tablado que se 
mandaba levantar, “pegado a la Casas del Ayuntamiento”. De la cantidad de 
gente que presenciaba los actos, da idea el hecho siguiente. En 1616, los 
convidados invadieron las Casas Consistoriales, así como el tablado de los 
Caballeros Regidores, lo que produjo violencias por ambas partes. Como 
consecuencia surgió un conflicto entre las dos corporaciones, que duró siete 
años. Al cabo de este tiempo, la Justicia y Regimiento de la ciudad, acordó en 
Ayuntamiento celebrado en 30 de junio de 1632 “que no entrasen a ver las 
fiestas en la casa de Ayuntamiento, otros que no sean los Regidores y sus 
mujeres”16. 
 

Este tipo de fiestas es el que se celebra durante todo el siglo XVII, lo 
mismo que en el XVIII, sin más variaciones que las determinadas por los 
gustos de la época.  

 
14 PÉREZ CONSTANTI, P., Notas viejas galicianas. T.II. El teatro en Galicia en el siglo 
XVII. Comedias y volatines, Vigo 1926, p. 26. 
15 CARRÉ ALDAO, E., Geografía general del Reino de Galicia. T.I. Prov. de La Coruña.  
Movimiento cultural. Coruña, sin fecha, hacia 1922, p. 550. 
16 REBOLLO, A., Guía del Excmo. Ayuntamiento de La Coruña, Coruña 1945, pp. 99 y 
sig.   



 
 
V. EVOLUCIÓN DE LAS FIESTAS DURANTE EL SIGLO XIX 
 

En el siglo XIX a partir del año 1809 en que el Ayuntamiento renueva el 
voto, aceptando como propio el de la Cofradía del Rosario, la función religiosa 
ocurre de su cuenta. Parece ser que tiene lugar ahora el traslado de dicha 
función a la iglesia de San Jorge, en lugar de verificarse en Santo Domingo 
como lo hacía antiguamente. El Ayuntamiento contribuye también al esplendor 
de los actos profanos, por medio de una subvención que ayuda a sufragar los 
gastos de las corridas de toros, que solían ser por cuenta del gremio de los 
tablajeros17. 
 

Los principales actos profanos que se celebran en la primera mitad del 
siglo XIX son precisamente las corridas de toros. En un acuerdo del 
Ayuntamiento, en 1817, se solicita que se pida a S.M. “la gracia de que se sirva 
conceder a este pueblo una feria franca de ocho días que den principio en 
primero de julio de cada año, con tres corridas de toros en ellos en obsequio de 
la Patrona, cuya festividad se celebra en el día dos del mismo mes, cuya 
representación se dirija a S.M. por mano del Sr. Diputado que con encargo de 
que la entregue en sus reales manos y a viva voz refuerce la solicitud”18. 
 

La vitalidad de estas fiestas la demuestra un hecho ocurrido en 1850. 
Consistió en el traslado de la feria de Santa Lucía que se celebraba en el mes 
de diciembre, al día 2 de julio, con objeto de que recobrara su antigua pujanza, 
ya que en aquella época había decaído tanto que apenas producía 
beneficios19.  
 

Parece ser que, en dicho año, se inauguró la primera plaza de toros de A 
Coruña, que era de madera y estaba situada en el lugar que hasta los años 
cuarenta del siglo XX ocupaba la Fábrica del Gas. Fue estrenada por Montes, 
que celebró en ella tres corridas en las fiestas de julio. La segunda, también de 
madera, la inauguraron en 1876 Cara ancha y Lagartijo; estaba emplazada en 
el Campo Volante. Al deshacerse ésta se levantó la última que hubo en las 
inmediaciones de la Plaza de San Pablo, que también comenzó a funcionar con 
motivo de estas fiestas en 1885, estando la corrida a cargo de Lagartijo y 
Frascuelo20.  
 

En la segunda mitad del siglo XIX, se observa una cierta evolución y al 
lado de actos completamente populares, se celebran otros de carácter cultural, 
como certámenes musicales y Juegos Florales.  
 

 
17 “La Virgen del Rosario, eje histórico de la piedad coruñesa”, en El Ideal gallego 
(Coruña, 11 septiembre 1960) 28. 
18 Acuerdos del M.Y. Ayuntamiento de la Muy Noble y Muy Leal Ciudad de La Coruña. 
Ayuntamiento extraordinario de 18 agosto 1817. Archivo Municipal, leg.146. 
19 Libro de Acuerdos del Ayuntamiento Constitucional de La Coruña, en el año 1850. 
Sesión ordinaria del día 28 de mayo. 
20 NAYA PÉREZ, J., “Fiestas taurinas en La Coruña en el tiempo viejo”, en La Voz de 
Galicia, (Coruña, 2 agosto 1944). 



Los Juegos Florales son fiestas dedicadas a la poesía en los que se 
premian los mejores poemas contribuyendo así a su divulgación. En un sentido 
amplio se puede decir que se remontan a la Edad Media ya que, en el siglo 
XIV, en el Languedoc francés triunfaban trovadores y poetas que utilizaban la 
lengua de oc para sus composiciones poéticas. 
 

A mediados del siglo XIX tienen lugar en Barcelona los primeros Juegos 
Florales de la Edad Contemporánea bajo el lema “Patria. Fides. Amor” y 
siguiendo su pauta, en 1861 se celebran en el Teatro Principal de A Coruña 
(Hoy Rosalía de Castro) los Juegos Florales que puede decirse que marcaron 
el comienzo del Rexurdimento literario de la lengua gallega. Fueron 
organizados por Juana de Vega, condesa de Espoz y Mina, siguiendo el 
ejemplo de los Jocs Florais catalanes celebrados dos años antes en Barcelona 
a imitación de los occitanos21. 
 

Los citados Juegos Florales se atenían a las siguientes bases: Se 
establece un Tribunal compuesto de siete mantenedores y hasta cien adjuntos, 
con el nombre de Consistorio de los Juegos Florales de La Coruña, que 
debería disponer todo lo necesario para el éxito del Certamen, así como valorar 
el mérito de las composiciones que se presentasen. 
 

El salón donde se celebraría el certamen sería decorado de la manera 
más digna posible, ocupando su testero el espacio dedicado a los 
mantenedores, los cien adjuntos, autoridades y personas distinguidas, 
colocando bajo un dosel o pabellón el retrato de S.M. la reina Isabel II y, si 
fuese posible, el del rey Don Alfonso el Sabio se colocará al lado del anterior. 
 

La autoridad civil que lo preside declarará abierto el certamen de los 
Juegos Florales y el presidente del consistorio pronunciará un discurso alusivo 
al objeto. El secretario leerá a continuación una memoria sobre este acto. 
Después se abrirá el primer pliego y se proclamará el nombre del autor de la 
obra premiada con la flor natural, el cual pasará a tomarla de mano de uno de 
los presidentes, yendo enseguida a ocupar el puesto de honor al lado de los 
mantenedores, a cuyo efecto saldrán dos de ellos a recibirle. Este premio da 
derecho a designar por medio de la entrega de la flor a la dama que será la 
reina del certamen, la cual acompañada de dos mantenedores, tomará asiento 
en la mesa de la presidencia para entregar los demás premios. Si la persona 
premiada fuese una mujer y se hallase en la reunión pasarán de orden de los 
presidentes dos mantenedores a hacer la presentación de la flor natural, 
conduciéndola al puesto de honor al lado de los mantenedores del consistorio, 
pudiendo ella escoger a la dama o reina que será acompañada en la forma 
prescrita. Abiertos los demás pliegos y proclamados los nombres de sus 
autores, recibirán el premio y se colocarán en el sitio destinado al efecto, y por 
el mismo orden se leerán las composiciones premiadas. Entre cada una de las 
lecturas o discursos que se pronuncien se interpretarán composiciones de 
música popular de Galicia. Solo autores gallegos podrán tomar parte en el 
certamen. 
 

 
21 Diario de Santiago.es, 1 de julio de 2024. 



Se adjudicarán siete premios y catorce accésits. Todas las 
composiciones premiadas se imprimirán en una obra que llevará el título de 
Album de la Caridad, costeado por el Sr. Dn. José Pascual López Cortón, y se 
dedicará a la Presidenta y señoras de la Asociación de Beneficencia de La 
Coruña, para que dediquen lo recaudado en su venta al Asilo de Mendicidad de 
la ciudad. El primer premio será la flor natural a la mejor composición poética A 
Galicia, en idioma gallego. Le siguen: una rosa de plata y oro a la mejor poesía 
A la Religión, un jazmín de plata a la mejor oda, bajo las formas clásicas A la 
Caridad, un lirio de oro y plata a la mejor poesía A María Pita, un pensamiento 
de oro a la poesía mas notable Al Enamorado Macías, un clavel de plata al 
discurso sobre la “Necesidad de escribir la historia filosófica de Galicia desde 
los tiempos más remotos hasta nuestros días, y su utilidad para el porvenir.”, y 
por último un jacinto de oro al discurso sobre la “Situación del Monte Medulio y 
sus incidencias históricas”. 
 

Excepto la poesía A Galicia, el resto se puede escribir en castellano o en 
gallego22. 
 

Los Juegos se celebraron en el Teatro Principal. Se iniciaron con la 
marcha Real y seguidamente, el presidente, José Mª de Bussy, pronunció el 
discurso de apertura. Las obras premiadas fueron: “A Galicia”, de Dn. 
Francisco Añón; “A la Religión”, de Dn. Luis Rodriguez Seoane; ”A la Caridad” 
(oda), de Dn. Francisco Pérez Villamil; ”A María Pita”, de Dn. Antonio de 
Sanmartín; ”Al enamorado Macías”, de Dn. Antonio García Vázquez Queipo; el 
“Discurso sobre la necesidad de escribir la historia filosófica de Galicia y su 
utilidad para el porvenir”, de Dn. Salustio Victor Alvarado, “Situación del Monte 
Medulio y sus incidencias históricas”, de Dn. José Villaamil Castro23. 
 

En esta época, se publican en las revistas literarias, composiciones 
poéticas dedicadas a exaltar la hazaña de María Pita. Aparecen coincidiendo 
con las fiestas y se caracterizan por su estilo ampuloso, de acuerdo con los 
gustos del momento.  
 

En esta segunda mitad del siglo XIX, se introduce también la costumbre 
de celebrar certámenes musicales, como número del programa de fiestas. Se 
celebró uno el día 3 de julio de 1877, en el que tomaron parte una orquesta, 
tres bandas militares y dos coros. Las bandas mencionadas eran las de la 
fragata “Esperanza”, la del Regimiento de Murcia y la de Artillería, y los coros el 
del “Liceo Brigantino” y el “Bretón de los Herreros”24. Ese mismo año, hubo 
además Juegos Florales organizados por el Liceo Brigantino, la Función del 
Voto en San Jorge, como de costumbre, fuegos artificiales, una serenata a 
cargo del coro de la Azucena y una serenata marítima. La base de esta última 
fue una lancha muy iluminada, con capacidad para unas cien personas, pianos, 

 
22 “Bases para la celebración de los Juegos Florales de La Coruña en 1861, 
promovidos y costeados por el Sr. Dn. José Pascual López Cortón, amante de las 
letras y los adelantos de Galicia su patria”, en Galicia, nº 13 (Coruña 1 abril 1861) 193. 
23 “Juegos Florales de La Coruña”, en Galicia, revista universal de este Reino, nº 20 
(Coruña, 15 julio 1861) 1. 
24 “Revista de las fiestas literario-musicales de María Pita”, en El Eco Musical, nº. 23 
(Coruña, 8 julio 1877) 4. 



armónium, etc. en la que se instaló el coro del “Liceo Brigantino”, que 
organizaba el acto. Interpretó tres o cuatro barcarolas y una jota. Todas las 
evoluciones de la embarcación fueron seguidas por el resto de las lanchas que 
rodeaban a ésta25. 
 

Como podemos ver predominan los actos dirigidos a un público culto y 
distinguido, aunque tampoco faltan los de tipo popular. Este carácter se 
mantiene en los años inmediatamente posteriores, y así al lado de festejos 
como el Certamen musical de 188026, se encuentran otros completamente 
populares. La principal atracción del público infantil, la constituían los gigantes 
y cabezudos que recorrían las calles precedidos de los gaiteros y seguidos de 
la música del pueblo, bailando delante de los edificios públicos y de algunos 
particulares. Un espectáculo muy atrayente, eran las regatas, que no tenían el 
carácter oficial que adquirieron más tarde con la donación de copas a los 
vencedores. Se celebraban cucañas marítimas y terrestres, y eran muy 
admiradas las retretas por su carácter eminentemente militar. Intervenían en 
ellas cuatro o cinco músicas, muchos soldados de las distintas armas y un 
farol, ya tradicional, así como las antorchas o hachas de viento. Por la noche, 
se celebraban veladas en el Relleno; se adornaba con farolillos de colores, 
bombillas blancas de porcelana para contener las luces de gas, en el paseo 
central, y una torre de Hércules iluminada en uno de los extremos del mismo. 
Además, las corridas de toros eran uno de los principales números del 
programa27. 
 

A finales del siglo XIX, se produce un hecho que desliga en gran parte 
estas fiestas, del motivo que las había originado. Tradicionalmente, la fecha de 
las mismas era la de los días 1, 2 y 3 de julio, para que la función religiosa en 
honor de la Patrona de La Coruña coincidiera con el día de la Visitación de 
Nuestra Señora, según se había establecido en el texto del voto formulado por 
la Cofradía del Rosario en 1589 y renovado por el Ayuntamiento en 1809. Pero 
en el año 1887 se acuerda trasladarlas al mes de agosto, con objeto de 
adaptarlas a las condiciones favorables de la estación veraniega28. La medida 
se puso en práctica y así se realizó hasta 1902, en que el Ayuntamiento decide 
volver a celebrar la función religiosa en el mes de julio como antiguamente se 
hacía, aunque la parte profana se mantiene en agosto, de acuerdo con la 
reforma de 1887. 
 

Por último, en 1904, se encarga de la organización de los festejos “La 
Liga de Amigos de La Coruña” y desde entonces, la Función del Voto, que es 
siempre de cuenta del Ayuntamiento, se hace coincidir con el resto de las 
fiestas. De esta manera, se inicia una nueva etapa dentro de ellas que llega 
hasta avanzado el siglo XX. 

 
25 “Revista de las fiestas literario-musicales de María Pita”, en El Eco Musical, nº. 23 
(Coruña, 8 julio 1877) 2. 
26 “Crónica local. Fiestas de María Pita”, en Revista de Galicia, nº 13 (Coruña, 10 julio 
1880) 186. 
27 “Un parroquiano del ‘Leirón”. Recuerdos del tiempo viejo. Ayer y hoy”, en Coruña 
Moderna, nº 24 (Coruña, 13 agosto 1905) 4. 
28 CARLOS FLORENCIO, “Las fiestas de La Coruña. Ojeada retrospectiva”, en El Ideal 
Gallego, (Coruña, 3 agosto 1930) 1. 



 
 
VI. LAS FIESTAS DE MARÍA PITA EN EL SIGLO XX 
 

Al comienzo de esta nueva etapa de las fiestas de María Pita, no se 
producen variaciones muy sensibles, pero éstas van surgiendo paulatinamente. 
 

Las fiestas de 1905 finalizan con una gran retreta cívico-militar integrada 
por las tropas de la guarnición y las Sociedades recreativas Sporting Club, 
Circo de Artesanos, Nuevo Club, Casino Coruñés y Casino Republicano, que 
presentaron una carroza figurando una locomotora que salía del túnel. A ambos 
lados y sobre el monte se colocaron grupos escultóricos de tamaño natural que 
representaban a la Industria, la Ciencia, la Mecánica, etc.29. A los actos de este 
tipo ya tradicionales en años anteriores, se unen otros que constituyen una 
novedad, como los Concursos de Escaparates, Paseos de Moda, Concurso 
Hípico, fiestas Folklóricas y Concursos de bailes regionales. Hay también un 
Concurso de Ganados que se repite al año siguiente en la Granja Agrícola30. 
Continúa el gusto por las escenas relacionadas con la Antigüedad Clásica, 
como la Fiesta Romana celebrada en la Plaza de Toros en 1906. Pero el 
espectáculo más popular sigue siendo el de los Gigantes y Cabezudos, que 
salían por primera vez el primer domingo de agosto. Antes de que ellos lo 
hicieran recorría las calles el famoso gaiteiro de la Ciudad Vieja que daba su 
primera audición a la puerta de la iglesia de San Jorge, donde más tarde se 
celebraría la Función del Voto. Una vez en la calle los gigantes y cabezudos se 
formaba la comparsa y los primeros bailaban al son de la música. En el verano 
de 1888 los gigantes representaban una dama y un caballero romanos y por 
primera vez salieron acompañados de los cabezudos. En 1908 pasan a figurar 
a los Reyes de Castilla, aunque en realidad es difícil identificarlos. Los 
cabezudos persiguen a los niños golpeándolos con las vejigas que llevan 
sujetas a una vara; destacan los llamados “Ollo vivo” y “Mata la fiera”. 
 

Lo mismo que en el Corpus granadino, los cabezudos coruñeses 
persiguen a los niños golpeándolos con las vejigas que llevan sujetas a una 
vara. Sin embargo, no parece que tengan ningún tipo de vinculación con el 
demonio como sucede en Granada. Más bien parecen relacionados con 
algunas figuras del Carnaval orensano. En efecto, los Cigarrons de Verín llevan 
un látigo en las manos con el que azotan a quien se cruce con ellos y las 
Pantallas de Xinzo de Limia portan dos vejigas de vaca con las que golpean y 
asustan a cuantos se encuentran en su camino. Así parece corroborarlo el 
hecho de que desde el año 1928 aproximadamente también forma parte de la 
comparsa un muñeco denominado “tragachicos”; que es un recuerdo de los 
fastamones que salían antiguamente los días de Carnaval y a los que 
popularmente se conocía con el nombre de “Papafilloas”, porque se dedicaban 
a comer todas las que les diesen31 y es evidente que las filloas son un postre 
típico del carnaval gallego. 
 

 
29 “Las fiestas de La Coruña”, en Coruña Moderna, nº 25 (Coruña, 20 agosto 1905) 1. 
30 “Concurso de ganados”, en Coruña Moderna , nº 78 (Coruña, 1906) 4. 
31 NAYA PÉREZ, J., “Estampas locales de hace medio siglo. Los gigantes y 
cabezudos”, en La Voz de Galicia, (Coruña, 19 enero 1958). 



En la Función del Voto se pronunciaba anualmente un sermón, haciendo 
el panegírico de María Pita, y desde 1860 estaba a cargo de un predicador 
destacado. Coincidía con el primer domingo de agosto, y ese día se repartían 
bonos de pan a los pobres32. 
 

Estas fiestas coruñesas reflejan también a lo largo de los años la 
situación que vivía la ciudad en todos los órdenes, y a veces, incluso la de todo 
el país. Así en 1909, después del desastre del Barranco del Lobo, el ambiente 
no era propicio a la celebración de las mismas; por lo que ninguna calle había 
sido adornada por el vecindario. En vista de esta situación, la “Liga de Amigos” 
encargada de organizarlas, “reconoce que las circunstancias por las que 
atraviesa la nación no son las más propicias para regocijos populares, pero en 
su deseo de levantar el espíritu público y teniendo en cuenta los compromisos 
adquiridos y los intereses locales creados al amparo de ellas, acordó llevar 
éstas a cabo como hacen otras ciudades españolas, y cumplir el programa en 
todas sus partes, en cuanto de la Liga dependa”33. 
 

Entre los principales actos celebrados ese año, figuran una cabalgata 
alegórica, un festival en la Plaza de Toros, y una fiesta de folklore gallego. 
Abrían marcha en la cabalgata, nueve heraldos a caballo, con trajes de raso de 
seda bordados en oro y en colores. A continuación, las músicas del Regimiento 
de Isabel la Católica y la popular “La Lira”, que precedían a las carrozas; eran 
éstas el Nido, la Madreperla, la Paleta y el Mundo, tripuladas por niñas con 
vestidos de seda. Cerraban la comitiva numerosos jinetes vestidos a la 
flamenca34. 
 

El festival, que no estaba previsto en el programa, tuvo lugar el día 15 de 
agosto en la Plaza de Toros. Tenía dos partes: la primera consistía en una 
serie de ejercicios atléticos (saltos de longitud, carreras de obstáculos, tiro de la 
cuerda), como pruebas de campeonatos regionales. En la segunda figuraban 
juegos como el de la olla, carreras de burros y de sacos, y además un concurso 
de parejas y bailes regionales. También había una traca, número “sorprendente 
y en todo estilo valenciano, siendo bien presentado”35. 
 

La fiesta gallega se celebró en el Teatro-Circo Emilia Pardo Bazán, 
decorado con elementos característicos del país: una capilla, un crucero, un 
hórreo, un molino y un collado de caminos retorcidos. En el programa, además 
de las manifestaciones del folklore gallego como el “Alalaa de Pontevedra”, 
aparecen otras sin vinculación con él, como la “Serenata veneciana” de 
Michelli36. 
 

En esta época, junto a juegos populares y tradicionales como el de la 
olla, o las cucañas, y a los que se venían realizando desde la segunda mitad 
del siglo XIX (iluminaciones, conciertos, gigantes y cabezudos, etc.) empiezan 

 
32 “El panegírico de María Pita”, en Coruña Moderna, nº 75 (Coruña, 1906) 8. 
33 “Nuestros festejos”, en El Eco de Galicia, (1 agosto 1909) 1. 
34 “Nuestros festejos”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 10 agosto 1909) 1. 
35 “En la Plaza de Toros. Un festival”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 12 agosto 1909) 
1. 
36 “Nuestros festejos”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 7 agosto 1909) 1. 



a tener importancia las manifestaciones deportivas. Además de los ejercicios 
atléticos ya mencionados, figuran en las fiestas de dicho año, regatas de 
carácter oficial con donación de copas a los vencedores, concurso hípico, 
fútbol, ginkana automovilista y carreras ciclistas. También como hemos visto, 
comienzan a incluirse los cantos populares gallegos, aunque el programa no 
sea muy depurado. 
 

Todos estos actos se desarrollan en los años posteriores. Los deportes 
adquirirán cada vez más importancia y a los ya señalados se unirán el tiro de 
pichón y las demostraciones aéreas, que aparecen por primera vez en 1911. 
Los de carácter regional se incrementan de la misma manera, y pasan a 
celebrarse fuera de los locales cerrados. En 1913 se anuncia en el programa 
de fiestas una excursión marítima y terrestre a las cercanías de Sada. Se le da 
el nombre de “Fiesta típica gallega” y como principal atracción se dice que no 
ha de faltar en ella “todo cuanto constituye la atrayente y característica 
novedad de las romerías aldeanas en Galicia”. Poco después se realiza una jira 
a los Caneiros (en la ría de Betanzos) que es una demostración más del interés 
creciente hacia el campo y hacia sus manifestaciones. A partir de ese año, la 
Jira de los Caneiros no faltará nunca. También se desarrollan las verbenas 
populares, celebradas de noche, y los bailes de las sociedades recreativas. 
 

La costumbre de iniciar las fiestas con una cabalgata alegórica sigue en 
vigor en la segunda década del siglo XX. 
 

La de 1920 salió por la mañana. Abrían marcha, la banda de trompetas 
del Regimiento de Caballería Cazadores de Galicia nº 25; a continuación, la 
carroza de la Industria que representaba parte de un puente de hierro en el 
centro del cual se levantaba un arco con columnas en celosía coronado por el 
escudo de La Coruña. Las columnas se remataban con dos jarrones que 
parecían de hierro; desde el frente y la parte posterior de las mismas, se 
extendían a lo largo de la plataforma unos adornos formando verja, que servían 
de barandilla a la carroza. Bajo el arco, había una figura representando la 
Industria y detrás iba la banda de música del Hospicio. Otra carroza se titulaba 
“El Comercio Terrestre”, era una especie de túnel del que salía una locomotora, 
mientras que por la parte posterior asomaba el testero de un furgón. En la zona 
delantera de la carroza iba la estatua de Mercurio y formaban su escolta, la 
banda de cornetas y tambores del Regimiento de Infantería Isabel la Católica. 
La carroza siguiente era la denominada “El Comercio Marítimo”; consistía en la 
proa de una nave griega sobre las olas, en cuyo interior se levantaba una 
cámara coronada por una estatua alegórica. La escoltaba la banda de música 
del mismo regimiento. A continuación, marchaba otra con el nombre de 
“Galicia”, en la cual, sobre media esfera azul, se levantaba una columna 
rematada por una cesta de flores. En los ángulos de la carroza se disponían 
cuatro jóvenes, apoyadas en los escudos de las provincias gallegas; entre la 
esfera y el pie de la columna, otras ocho jóvenes y cuatro niñas, estaban 
colocadas simétricamente, y a los lados de la última se sentaban dos 
muchachas vestidas con el traje regional. Detrás del conjunto, iba la banda de 
trompetas de Artillería37. 

 
37 “La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 3 agosto 1920) 3. 



 
Uno de los espectáculos que más gustaban es el de los fuegos 

artificiales. El 2 de agosto de 1920, hubo una sesión en el muelle exterior de la 
Dársena, formando distintas figuras, como El árbol del misterio, El globo, El 
barrilete, El obrero mecánico, El globo terrestre, La gran fuente luminosa, El 
carro de Apolo, El disco y el caracol, Molino egipcio, La araña en su labor, y El 
gran descubrimiento. Se hizo una combinación de luces, que formaban un 
letrero en el que se leía: “La Coruña a los forasteros”; terminaron con un castillo 
de fuego y hubo también fuego de aire y lucería38. 
 

El día 12 de agosto del mismo año, se celebró una gran retreta militar, 
que partió de la calle de Juana de Vega a las 10 de la noche. Intervinieron en 
ella, soldados de Caballería e Infantería, que formaban dos filas. Los primeros 
llevaban faroles en forma de disco, en cuyos transparentes se dibujaban 
retratos en busto, de personajes destacados de las artes, ciencias y letras. Los 
soldados de a pie, portaban muchos faroles de diversas formas. En el centro de 
la comitiva iba una fila de soldados de Infantería con faroles, que 
representaban los escudos de las provincias españolas. Entre las carrozas se 
intercalaban seis faroles grandes, como discos y otros seis a la manera 
japonesa, cada uno de los cuales era conducido por cuatro soldados. Las 
carrozas eran las siguientes: 1º) Un gran elefante con un farol indio sobre el 
lomo. 2º) Un templete con atributos y alegorías de las principales Órdenes 
Militares. 3º) Un pedestal con un enorme dragón enroscado. 4º) En esta 
carroza, una joven simbolizaba a España; iba sentada sobre el león de su 
escudo y en la mano derecha llevaba la bandera nacional. Al pie, figuraban 
grupos de enfermeras de la Cruz Roja, y en cada esquina, una muchacha 
vestida alegóricamente, se apoyaba en su escudo39. 
 

Continúa celebrándose la tradicional Función del Voto, cuyo prototipo es 
la del año 1925, aunque no siempre alcanza tanta solemnidad. Tuvo lugar, 
como de costumbre, en la iglesia de San Jorge, en cuyo presbiterio se había 
instalado sobre un altar portátil, la imagen de la Virgen del Rosario. Dijo la misa 
de pontifical el señor obispo de Plasencia y pronunció el sermón 
correspondiente el obispo de Lugo. La orquesta interpretó la misa del maestro 
Castillo y en los intermedios, fragmentos escogidos de Perosi, César Frank y 
Chopín. Al entrar y salir los obispos y autoridades, se tocó la marcha Real y la 
solemne de Grieg40. 
 

Esta época señala el apogeo de las batallas de flores. La descripción de 
la que se celebró el 7 de agosto de 1925 puede servir de modelo para todas las 
demás. El Coso se estableció en los Cantones, situándose en la lágrima del 
Obelisco la banda del Regimiento de Zamora, y en el extremo opuesto, la Plaza 
de Mina, la música del Hospicio. Las columnas de los focos eléctricos y la del 
reloj del Obelisco, se adornaron con escudos, guirnaldas de flores y banderas 
con los colores nacionales y de la matrícula de La Coruña. El espectáculo 

 
38 “La Coruña en fiestas”. Fuegos artificiales, en El Ideal Gallego, (Coruña, 3 agosto 
1920) 5. 
39 “La retreta militar”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 13 agosto 1920) 1. 
40 “La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 agosto 1925) 1. 



consistió en un desfile de carrozas y automóviles, entre cuyos ocupantes y el 
público se entabló una “lucha” a base de serpentinas y flores. 
 

Fueron premiadas las siguientes carrozas: 1º) La que representaba el 
juego chino Majón. La ocupaban varias jóvenes vestidas con túnicas y gorros 
negros con los signos del juego; se adornaba con hortensias y un gran farol 
chinesco de colores. 2º) Se adornaba con las mismas flores que la anterior y 
llevaba cigüeñas rojas y en lo alto una sombrilla japonesa de flores. 3º) 
Figuraba un gran tambor con los escudos y el león de España; dentro del 
mismo iban unas jóvenes, con uniforme de húsares de la Princesa. Además de 
estas carrozas más destacadas, participaron en el desfile otras muchas. La que 
presentó el Circo de Artesanos era una gran copa, al pie de la cual iba una 
mariposa y varias muchachas que se asomaban. La del Comité de Festejos era 
una enorme figura de aldeana gallega, que llevaba dentro al coro “Saudade”. 
Otras fueron las del Colegio Francés, Teatro Linares Rivas, Patronato de la 
Caridad, carrozas anunciadoras y automóviles adornados con gasas y flores41. 
 

Las ideas regionalistas que se encuentran en un momento álgido se 
manifiestan en la organización de festivales y concursos de este tipo. El mismo 
sentido, tiene el hecho de que, en ese año, en la tradicional comparsa, los 
gigantes vistieran el traje regional. Delante de ellos marchaban, como de 
costumbre, dos gaitas y tamboriles del país y detrás una carreta tirada por 
bueyes, adornada con flores y ramaje. En el interior, una pareja de niños vestía 
también el traje típico. Otra prueba de la afirmación anterior es el éxito que 
obtuvo el famoso gaitero de Soutelo de Montes, que tocó y bailó varias veces 
en el Kiosko del Relleno42. 
 

Es característico de estos años, y se mantuvo durante mucho tiempo, la 
costumbre de establecer en la zona del puerto, barracas y casetas con diversas 
atracciones del tipo de las ferias pueblerinas. 
 

A esto hay que añadir las verbenas populares, que se celebran no solo 
en el Paseo de Méndez Núñez, como a principios de siglo, sino también en las 
calles, sobre todo en la de San Andrés que se adornaba con banderas de 
España y de La Coruña, escudos e iluminaciones. Además de las bandas de 
música, solían ser amenizadas por varios organillos43. 
 

Con estas características siguen desarrollándose las fiestas, hasta el 
año 1931 con un auge de los deportes, las exposiciones y los actos infantiles. 
En 1930, se celebra una Semana Deportiva y una Exposición de Avicultura, 
apicultura y cunicultura en la Granja Agrícola. El mismo año se organiza dentro 
del programa oficial, un festival dedicado exclusivamente a los niños, que tuvo 
lugar en el Parque de Méndez Núñez. Consistió en la celebración de cinco 
pruebas: de patinetes, triciclos, bicicletas, autos y una ginkana. Fue amenizado 
por la banda del Hospicio, y se elevaron globos y bombas que al explotar 
dejaban caer juguetes y golosinas44. 

 
41 “La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 12 agosto 1925) 1. 
42 “Los festejos de ayer”, en El Ideal Gallego ,(Coruña, 2 agosto 1925) 1. 
43 “La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 21 agosto 1925) 2. 
44 "Nuestras fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 16 agosto 1930) 1. 



 
Los festivales folklóricos no se limitan al de la región, sino que 

intervienen agrupaciones de diferentes provincias españolas. En el que se 
celebró el 10 de agosto de 1930 intervinieron coros vascos y montañeses, que 
unidos al gallego “Cantigas da Terra”, organizaron una comitiva en la plaza de 
Lugo para entrar oficialmente en la ciudad. Se celebró a continuación en el 
Ayuntamiento una recepción, durante la cual “Cantigas da Terra” y la 
Asociación de la Prensa impusieron sendas corbatas a la bandera de “El sabor 
de la tierruca”45. En el programa del festival en el que participaron, se incluían 
obras de las tres regiones. 
 
En general, representan en esta época el momento de mayor animación en la 
ciudad, porque es muy elevado el número de forasteros que acuden atraídos 
sobre todo por los carteles taurinos. Incluso en 1930, la escuadra toca en La 
Coruña con motivo de las fiestas46. 
 

A partir del año 1931, durante la Segunda República española, el 
Ayuntamiento no participa en la Función del Voto, pero ésta no deja de 
celebrarse. En 1935 el primer domingo de agosto, como de costumbre, se 
reunieron en la iglesia de San Jorge varios representantes oficiales y algunas 
entidades católicas, así como gran cantidad de fieles, y la ceremonia se 
desarrolló lo mismo que otras veces47.  De nuevo las fiestas coruñesas reflejan 
la situación del país, y en un diario local se lee en agosto del año citado lo 
siguiente: “Este año la ciudad de La Coruña no ha creído oportuno celebrar las 
tradicionales fiestas de agosto. No podemos dar consideración de tales a unos 
cuantos números, unos muy bien organizados, otros menos, cuyo desarrollo en 
el tiempo se extiende desde la última decena de julio, hasta la primera de 
septiembre. No hay unidad y aparecen largos períodos de tiempo sin ningún 
festejo”48. Desde 1936, el Ayuntamiento se encarga de nuevo oficialmente de 
todo lo relativo a la Función del Voto, asistiendo en corporación. Pero durante 
los años de la guerra civil, las fiestas profanas no se celebraron o estuvieron 
constituidas por algún acto de escaso relieve. En los años inmediatamente 
posteriores, los programas son pobres, como es natural, pero paulatinamente, 
las fiestas coruñesas recobran su esplendor. Dentro de esta nueva fase, uno 
de los hechos más interesantes es el de la incorporación de la romería gallega 
de Santa Margarita al programa oficial como número de las fiestas. 
 

La capilla de la Santa está situada en un pequeño monte que lleva su 
nombre, entonces, casi en las afueras de la ciudad. Había también una fuente, 
a cuyas aguas atribuían propiedades curativas por intercesión de Santa 
Margarita. Por eso la copla popular decía: “Santa Margarita ten unha fonte de 
dous canos-onde se van curar todol’os males estranos”; se refiere 
principalmente a las enfermedades de la vista. Desde tiempos muy antiguos, se 
celebraba en su honor una romería en este lugar, a la que concurrían gentes 

 
45 "Nuestras fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 10 agosto 1930) 1. 
46 Notas informativas, en El Ideal Gallego, (Coruña, 3 agosto 1930) 2. 
47 Las fiestas de María Pita. La Función del Voto, en El Ideal Gallego, (Coruña 6, 
agosto 1935) 1. 
48 “Los intereses de La Coruña, ciudad de verano”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 
agosto 1935) 9. 



de zonas muy apartadas de la comarca. La fecha de la misma era el último 
domingo de agosto. Además de los actos religiosos comunes a las fiestas de 
este tipo, ésta se caracterizaba por las llamadas “merendiñas”, es decir, 
meriendas al aire libre a base de empanadas y vino del país. Después se 
celebraba un baile, lo mismo que en todas las romerías49. 
 

Cuando aquella zona dejó de considerarse como extrarradio para 
convertirse en un barrio de la ciudad, esta fiesta adquiere el carácter de los 
restantes barrios, pero sin perder por eso su contenido rural. La transformación 
se verifica aproximadamente durante el primer cuarto del siglo pasado. En 
1909 todavía predomina en ella lo típico de una fiesta aldeana; a primera hora 
de la mañana recorrían el barrio una banda de música y las gaitas del país, 
interpretando dianas y alboradas. Al mediodía se decía una misa solemne en la 
capilla y a continuación salía la procesión, que bajaba hasta la Plaza de 
Pontevedra. Por la tarde se celebraba la romería en el atrio de la iglesia y sus 
alrededores y por la noche había verbena, con fuegos artificiales y elevación de 
globos50. 
 

En 1925, presenta ya el carácter de una fiesta de barrio con influencia de 
las que tienen lugar en el centro de la ciudad, como podemos ver en el 
programa de ese año, que era el siguiente: 
 

30 de agosto, domingo – A las 8 de la mañana dianas y alboradas, por 
una banda de tambores, cornetas y gaitas del país. A las 11, función religiosa 
con sermón en la capilla de Santa Margarita. De 12 a 2, paseo de moda por la 
carretera de dicho barrio. A las 4 y 7 de la tarde, gran festival campestre en el 
que toman parte tres bandas de música y seis pianos de manubrio y por la 
noche hasta las 12, gran verbena organizada por el club “Fortaleza”, con 
iluminación a la veneciana, música y puestos propios de esta clase de fiestas. 
Terminada la verbena habrá un asalto en el salón de juntas del mencionado 
club. En todos los festivales se dispararán cohetes y bombas de lucería. 
 

Día 31 – Se repetirán las dianas y alboradas por la mañana y por la 
tarde habrá gran partido de fútbol. Terminado éste se celebrarán las 
tradicionales “merendiñas” que serán amenizadas por tres bandas de música. 
Seguidamente darán comienzo las cucañas y otras distracciones a las que se 
destinan magníficos premios. Por la noche se quemará una variada colección 
de fuegos artificiales. 
 

El día 1º de septiembre, se celebran como el día anterior, muchos y 
variados festejos51. 
 

El mismo carácter presentan las de 1941. El 30 de agosto, se anuncian 
las fiestas con el disparo de bombas y se radia una charla por un miembro de 
la Comisión de Festejos, sobre el tema “La tradición y espiritualidad de los 

 
49 NAYA PÉREZ, J., “Estampas gallegas. La romería de Santa Margarita”, en La Voz 
de Galicia, (Coruña, 29 agosto 1948). 
50 “La fiesta de Santa Margarita”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 29 agosto 1909) 1. 
51 “Grandes fiestas en Santa Margarita”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 30 agosto 1925) 
2. 



barrios”. Por la noche, se celebra una verbena. El día 31, como de costumbre, 
la imagen de la Santa se lleva a su ermita por la mañana, acompañándola los 
niños de las escuelas y de la catequesis, con sus profesores y el vecindario. A 
las 12, hay una misa solemne y por la tarde, partido de fútbol entre los solteros 
y los casados del barrio, fiesta y baile popular al aire libre y verbena nocturna. 
Las “merendiñas” se celebraron el 1º de septiembre. 
 

En el año 1944 la romería gallega por decisión del alcalde Sr. Ozores 
Arraiz, se incorpora a las Fiestas de María Pita y desde entonces se convierte 
en uno de los números más atrayentes. Los actos de la mañana (misa, 
procesión) son los mismos que antes, pero a las “merendiñas” se les dio el 
carácter de concurso de puestos y platos típicos para estimular su desarrollo. 
En 1945 fueron premiados los establecimientos que se titulaban: “A nosa eira”, 
“O lar do labrego en festa”, y “O cruceiro do cego”. Entre los platos típicos 
destacaron la empanada, “callos, filloas e outras cosas da terra”. También hubo 
concurso de bailes y gaitas del país52. A esto hay que añadir la gran cantidad 
de gente que acude a celebrarla, estableciéndose en el espacio de la romería 
desde las primeras horas de la mañana, provistos de empanadas, pulpo, 
chorizos y otras viandas propias de la región. Solían amenizarla una o dos 
agrupaciones folklóricas locales como el coro “Cantigas da Terra”. 
 

De esta manera, la organización oficial contribuyó a integrar la fiesta en 
las ya tradicionales de agosto. 
 

En 1947 es nombrado para la alcaldía de La Coruña Alfonso Molina 
Brandao, cuya labor al frente del Ayuntamiento favoreció en gran medida el 
desarrollo de las fiestas de María Pita que alcanzan en esta época un alto nivel, 
no sólo por la cantidad y variedad de los actos sino también por la calidad de 
muchos de ellos. Molina trató de encontrar la manera de hacer a la vez unas 
fiestas populares y con categoría intelectual y social y para ello procuró dar a 
todos los actos del programa una importancia parecida.  
 

En esta época, las fiestas comienzan en 31 de julio, con una cabalgata, 
como se pueden ver en las del año 1950. Dicha cabalgata sale un poco antes 
de las once de la noche, y recorre las principales calles de la ciudad. En aquel 
año, abrían marcha la banda de trompetas de caballería, seguida de la de 
cornetas y tambores de la Fábrica de Armas. A continuación, 15 grupos de 
heraldos arqueros de Borgoña a caballo, un grupo de arcabuceros y la Casa 
Real compuesta por 10 pajes portando estandartes, 10 números de la guardia 
española, otros tantos de la guardia alemana y trompeteros. Después venían 
los hidalgos, nobles españoles y flamencos, reyes de armas, guion imperial, 
cuatro obispos a caballo, cuatro palafreneros y ocho pajes con estandartes. 
Seguían 27 números de la guardia alemana y el grupo del Municipio de la 
ciudad, integrado por un timbalero, un clarinero, 4 maceros, el pendón de la 
ciudad, un corregidor, un escribano, 6 alguaciles y 6 pajes. A continuación, 
venía la Guardia Amarilla, el grupo de Gremios, la Banda Municipal, varios 
coros gallegos, una carroza adornada con profusión de flores dentro de la cual 

 
52 “La romería gallega”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 septiembre 1945) 8. 



iban la reina y su corte de honor y cerrando la marcha los Gigantes y 
Cabezudos.  
 

Evidentemente esta cabalgata está inspirada en su mayor parte, en las 
fiestas de agosto de 1887, en cuyo programa se escenificaba también la 
llegada del emperador Carlos I a La Coruña lo que constituyó una novedad. La 
comitiva regresó a la Plaza de María Pita a la una de la madrugada, hora en la 
que comenzó la sesión de fuegos artificiales, que terminó con la quema de la 
figura alegórica representada en la falla. En los años anteriores a la guerra de 
1936 se había celebrado una vez, pero fue un caso esporádico que no se 
volvió a repetir. En este período que comienza en 1947, se convierte en el 
principio casi oficial de las fiestas, y no falta ningún año. La falla representa 
figuras variadas como el alcalde, un guardia municipal, etc.; en 1955, era la 
Torre de Hércules imponiéndole a Alfonso Molina la medalla de la ciudad53. En 
la parte inferior de la figura, se solían señalar unos recuadros con visiones 
satíricas de los principales hechos ocurridos en la población durante el año y al 
lado del dibujo correspondiente llevaban una leyenda alusiva, en prosa o verso. 
 

La Función del Voto continúa celebrándose el primer domingo de agosto 
en la iglesia de San Jorge. Asisten el Ayuntamiento en corporación bajo mazas, 
y todas las autoridades civiles y militares, que, al entrar y salir del templo, 
forman una comitiva en la que toman también parte los gigantes y cabezudos, 
gaiteros, timbaleros, heraldos y guardia de Honor del Ayuntamiento. La imagen 
de la Virgen del Rosario se coloca en un altar portátil, y al fondo un tapiz con el 
escudo de La Coruña. La misa es de Pontifical, con un sermón al Ofertorio en 
el que se recuerda el origen de la función religiosa. 
 

La totalidad de los actos que se celebran, después de la Función del 
Voto, se pueden agrupar de la siguiente forma: 
 
1º) Deportivos. Regatas (de anduriñas, traineras y balandros); destaca la que 
se celebra para disputar la copa del Jefe del Estado, que la entrega 
personalmente. Hay también baloncesto, fútbol, hockey, boxeo, lucha libre, tiro 
de pichón, natación, motorismo, atletismo y travesía a nado de la bahía. 
 
2º) Populares. Gigantes y cabezudos, Verbenas públicas en el Paseo de 
Méndez Núñez, fuegos artificiales, fiestas en los barrios y concurso del Traje de 
Percal. Las más destacadas, siguen siendo las que conservan un carácter 
regional, como la romería de Santa Margarita y la Jira a los Caneiros; éstos 
últimos coinciden con las fiestas de San Roque en Betanzos. Se hacen varias 
jiras, pero el público coruñés la realiza el día dedicado a esta ciudad, en 
aquellas fiestas, es decir, el “Día de La Coruña”. La excursión consiste en 
desplazarse a Betanzos en coche particular o en los trenes especiales 
dispuestos al efecto. Una vez allí, se cruza el puente sobre el río Mendo y a 
continuación es necesario embarcarse para remontar el río Mandeo. Las 
barcas se adornan con farolillos de colores y guirnaldas de flores y al llegar al 
lugar denominado los Caneiros, se celebra una comida campestre, a base de 

 
53 “Una gran multitud presenció la quema de la falla”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 7 
agosto 1955) 1. 



platos típicos como sardinas asadas, empanada de raxo y vino de Betanzos 
que se pueden adquirir en los puestos previamente establecidos. A 
continuación, se organiza el baile y la diversión continúa hasta la noche; 
entonces se regresa al pueblo en las lanchas iluminadas, cuyo efecto al bajar 
por el río es magnífico54. 
 
3º) Culturales. Ópera. Representaciones teatrales al aire libre, Ballet clásico y 
moderno a cargo de los Festivales de España. Conciertos, con la colaboración 
de la Orquesta Sinfónica Nacional y otras colectividades. Así mismo se 
celebran casi todas las noches diversas audiciones de carácter popular en los 
jardines del Relleno. 
 
4º) Sociales. Comprende los bailes organizados por las Sociedades 
recreativas, principalmente el Casino de La Coruña, que celebra una verbena 
semanal en el Parque de Juan Flórez. Se puede incluir dentro de este grupo el 
Concurso Hípico. Las batallas de Flores tuvieron su apogeo en la segunda 
década del siglo XX, pero después decayeron. Alfonso Molina trató de 
resucitarlas, por lo que se encuentran ya en el programa de fiestas de 1947, 
primero de su alcaldía. Pero no volvieron a tener la antigua brillantez. En la de 
1955 colaboraron las entidades comerciales, sociedades recreativas, 
representaciones oficiales y el Centro Asturiano, gracias a los cuales, “resultó 
más brillante de lo que se esperaba”, según se lee en la Prensa local55. 
 
5º) Folklóricos. Los festivales de este tipo adoptan dos formas, una la de los 
que se dedican exclusivamente al folklore gallego como el Ballet Gallego de La 
Coruña y otra la de aquellos que dan a conocer las canciones y bailes de las 
distintas regiones españolas. 
 
6º) Infantiles. Teatro de guiñol y marionetas. En algunos intervienen los 
gigantes y cabezudos y hay reparto de globos y juguetes entre los niños. 
 

Además, aparte de todos los actos ya citados, están las corridas de 
toros, que se pueden considerar como un espectáculo popular. Sin embargo, la 
falta de figuras destacadas y las circunstancias económicas determinarán que 
gran parte de su público prefiriese el campo deportivo. 
 

Como un acto más de las fiestas, se acostumbraba a servir a los pobres 
una comida extraordinaria, a cargo del Ayuntamiento y la Comisión de festejos, 
que, en cierto modo, sustituye al antiguo reparto de bonos de pan. En el año 
1955, se celebró en los soportales de Riazor y fue servida por muchachas 
jóvenes. Asistieron unos 400 pobres y la comida fue amenizada por la banda 
municipal56. 
 

En los últimos años de su gobierno, Molina trató de retrasar las fiestas 
de forma que coincidieran con la estancia en La Coruña del Jefe del Estado. 

 
54 “Fiestas en Betanzos. Los caneiros excursión inolvidable”, Castro de Angueira, en El 
Ideal Gallego, (Coruña, 16 agosto 1960) 19. 
55 “La Coruña al día”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 septiembre 1955) 9. 
56 “La Coruña al día. Unos 400 pobres asistieron al almuerzo ofrecido el domingo en 
Riazor”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 20 septiembre 1955) 6. 



Por eso, en 1955, comienzan el 28 de agosto y no el 31 de julio como se venía 
haciendo desde la reforma de 1904. Sin embargo, la Función del Voto se 
mantiene en la fecha tradicional del primer domingo de agosto. Durante este 
mes, se celebran algunos espectáculos, pero de poca importancia porque el 
centro de las fiestas coincide con la primera quincena de septiembre. Para 
darles mayor realce, se traslada también para esos días el partido de fútbol en 
que se disputa el trofeo “Teresa Herrera”, que, desde su inauguración en 1940, 
tiene lugar en el mes de junio. 
 

A partir de la muerte de Alfonso Molina, las fiestas volvieron a las fechas 
acostumbradas y continúan celebrándose en el mes de agosto. 
 
 
VII. CONCLUSIÓN 
 

Las fiestas de María Pita confirman la teoría que atribuye un origen 
religioso a todas las fiestas. Así lo demuestra el texto del Voto de los Cofrades 
del Rosario, donde sólo se citan una serie de ceremonias religiosas (misa, 
vísperas, procesión) y actos piadosos (casamiento de doncellas o dar de comer 
a los pobres). Por otra parte, obedecen también al interés por recordar un 
hecho glorioso para la ciudad. Pero este matiz, puede decirse que no se 
manifiesta claramente hasta la segunda mitad del siglo XIX. Durante varios 
siglos conservaron un carácter exclusivamente religioso como demuestra el 
que en todos los documentos del siglo XVI, XVII y XVIII, no aparecen como 
fiestas de “María Pita”, sino como “Fiestas de la Patrona”. Así consta en los 
contratos teatrales ya trascriptos, y en los demás documentos que a ellas se 
refieren. Y esto no sólo en lo tocante a la función de iglesia, sino también a los 
actos profanos, que surgieron enseguida y se dedican a la Virgen del Rosario, 
celebrándose en su honor. Todavía en los primeros años de siglo XIX siguen 
teniendo el mismo carácter, como se deduce de la lectura del Libro de 
Acuerdos del Ayuntamiento en 1817, donde se solicita de S.M. “una feria franca 
de ocho días…con tres corridas de toros en obsequio de la Patrona”. 
 

A mediados del siglo XIX, empieza a desarrollarse la secularización de 
estas fiestas que se manifiesta en primer lugar en su misma denominación, 
derivada de la anteposición del motivo histórico (defensa de la ciudad por la 
heroína coruñesa) al religioso (protección de la Virgen admitida por los 
Cofrades al formular el Voto), por lo que dejan de ser las fiestas de la Patrona 
para convertirse en las fiestas de María Pita. La mayor parte de la literatura de 
esta época relacionada con ellas sitúa en primer plano el suceso patriótico y 
pide un monumento que perpetúe la memoria de la autora de la hazaña. 
 

Este nuevo modo de considerar los hechos desemboca en la decisión 
tomada por el Ayuntamiento en el año 1887, por la que las fiestas se trasladan 
al mes de agosto. La causa de esta determinación está ligada al fenómeno del 
veraneo, que surge durante la regencia de Dña. María Cristina de Habsburgo. 
La Coruña por sus condiciones geográficas estaba llamada a ser un centro 
veraniego, y parece lógico que el Municipio tratase de aprovechar lo que 
ofrecía la naturaleza añadiendo el atractivo de unas fiestas. De esta forma, la 
secularización se hace más intensa, y cuando en 1902 se repone la Función 



del Voto en su antigua fecha del mes de julio, los festejos profanos se desligan 
de ella y se mantienen en agosto, organizados por las sociedades recreativas. 
Así el primitivo sentido de las fiestas en cuanto a los actos religiosos solo se 
conserva en las autoridades de la ciudad, mientras que el pueblo ya no siente 
las causas que las habían originado, considerando que se trata de algo lejano y 
sin relación con el momento que viven. Es decir, se produce una disociación 
entre la ceremonia histórico-eclesiástica celebrada por el Ayuntamiento, y el 
deseo popular de divertirse, porque la mayoría de los ciudadanos no entiende 
los motivos religiosos que están en su origen. A partir de 1904 el segundo 
elemento predominará sobre el primero, lo religioso es atraído por lo popular y 
la Función del Voto se traslada definitivamente al mes de agosto para hacerla 
coincidir con el resto de los festejos. 
 

A partir de este momento las fiestas tradicionales pasan a convertirse en 
las fiestas veraniegas por antonomasia. Únicamente se conserva la ceremonia 
religiosa el primer domingo de agosto, como recuerdo de su significado inicial, 
pero los demás actos se han despojado de su antiguo carácter eclesiástico e 
histórico. Todo lo cual se hace patente más tarde, en especial durante el 
mandato del alcalde Molina, al retrasar su celebración para que el momento 
culminante de las fiestas coincidiera con la presencia del Jefe del Estado en la 
ciudad. 
 

Por otra parte, después de la guerra civil se incrementarán las fiestas 
que la Ciudad Vieja celebra en octubre, en honor de su Patrona la Virgen del 
Rosario. Duraban varios días y ofrecían un programa variado, organizado por 
una Comisión propia, lo que se podría considerar como una compensación que 
procuraría dar nuevo auge a las fiestas patronales, ante la casi completa 
disociación sufrida por las antiguas en relación con su origen. Desde luego es 
significativo, que cuando el Ayuntamiento formuló en 1940 el voto de defender 
el entonces misterio de la Asunción de la Stma. Virgen a los cielos, lo hiciera en 
la fiesta de octubre y no en la conmemoración del antiguo Voto, como sería 
natural, si se tiene en cuenta que en el texto se hace mención de éste. 
 

Desde el punto de vista sociológico las fiestas coruñesas han pasado 
por tres fases diferentes como hemos visto. Hasta la segunda mitad del siglo 
XIX, predomina el carácter popular, ya que es todo el pueblo el que presencia 
las corridas de toros, cucañas, volatines y demás diversiones propias del 
momento. A partir de la mitad del siglo XIX, empiezan a adquirir mayor 
elevación intelectual, se celebran certámenes musicales y Juegos Florales, de 
los que por razón de su misma esencia solo pueden disfrutar quienes posean 
un nivel cultural suficientemente amplio. Es cierto que junto a estos actos 
aparecen también los populares pero separados de aquéllos, en lo que se 
refiere al público que toma parte de ellos. Es evidente que no pertenecen a la 
misma clase social los que asistían a las cucañas o a las verbenas del Relleno 
que los participantes en actos literarios o musicales, como protagonistas o 
simples espectadores. Hay una verdadera separación social, que se manifiesta 
en los festejos dedicados a unos y a otros. 
 

La tercera fase corresponde a los años posteriores a la guerra civil, 
especialmente los de la alcaldía de Alfonso Molina. Se trata entonces de 



realizar un programa que satisfaga los gustos de cualquier espectador, desde 
el público infantil al intelectual, pasando por todos los estadios intermedios. 
Además, se procura el acercamiento del pueblo a los espectáculos culturales, 
por medio de representaciones al aire libre, a las que asisten personas de 
todas las clases sociales. Es decir, se tiende a hacer posible la integración de 
los estratos más bajos de la sociedad, en los actos que antes eran casi 
exclusivos del sector de la ciudad más elevado socialmente. 
 

También es interesante señalar la integración de la romería de Santa 
Margarita en el programa de fiestas. Es una consecuencia del crecimiento de la 
ciudad y, sobre todo, del cambio de ideas con respecto a las manifestaciones 
campesinas de la región. La evolución experimentada es un fenómeno que se 
puede apreciar con claridad. Su carácter primitivo es el de las demás romerías 
del país; en ésta se veneraba a Santa Margarita como protectora de la vista, 
virtud que se hacía patente en las propiedades curativas de la fuente que lleva 
su nombre y que quizá se trate de la cristianización de un antiguo culto pagano 
a las aguas dulces. En esta época es una fiesta independiente dentro de la 
ciudad, con todos los elementos propios de las romerías gallegas: misa, 
procesión, baile y comida al aire libre, conocida como merendiñas porque 
alcanzaba su culminación al atardecer. 
 

En un segundo momento, se convierte en una fiesta de barrio, con 
festejos de tipo ciudadano (verbenas y paseos de moda) que se unen a los 
anteriores. Por fin en su tercera fase, pasa a integrar el programa de las fiestas 
de agosto con su faceta campesina como rasgo más destacado. 
 

Por último, las fiestas de María Pita señalan el momento que vive la 
ciudad en los diferentes órdenes. Solo en el transcurso de un siglo, se observa 
el interés por la cultura en los certámenes musicales y Juegos Florales de 
finales del XIX, el desarrollo de la economía en las carrozas alegóricas de la 
Industria, el Comercio, etc., en las Batallas de Flores de la misma época y 
principios del siglo XX, así como el descubrimiento de la aviación y del cine 
como espectáculos en la primera década de este siglo; las ideas 
orientalizantes, de moda hacia 1920 en las Batallas de Flores, con predominio 
de motivos japoneses, el movimiento regionalista de la misma época en los 
festivales de folklore gallego y en las jiras campestres (Caneiros) y más 
adelante en la atracción de la romería de Santa Margarita; la influencia de otras 
regiones españolas como Valencia en la quema de la falla o figura alegórica, y 
la aparición de pianos de manubrio en las verbenas populares como en Madrid. 
También se puede señalar la pervivencia de espectáculos antiguos, como los 
toros y la Comparsa de Gigantes y Cabezudos, al lado de otros más recientes. 
 

Se puede afirmar, por tanto, que las fiestas de María Pita reflejan la 
situación política, social, económica e ideológica que vive la población en 
distintas épocas y, en definitiva, actúan como factor de cohesión de los 
aspectos históricos, religiosos sociales y culturales de la ciudad herculina. 
 
 
 
 



VIII. FUENTES Y BIBLIOGRAFÍA 
 
Acuerdos del M.Y. Ayuntamiento de la Muy Noble y Muy Leal Ciudad de La 

Coruña. Ayuntamiento extraordinario de 18 agosto 1817. Archivo 
Municipal, leg.146. 

“Bases para la celebración de los Juegos Florales de La Coruña en 1861, 
promovidos y costeados por el Sr. Dn. José Pascual López Cortón, 
amante de las letras y los adelantos de Galicia su patria”, en Galicia. nº 
13 (Coruña, 1 abril 1861). 

CAMPOS Y FERNANDEZ DE SEVILLA, F.J., OSA, Fiestas barrocas en el 
mundo hispánico: Toledo y Lima. Instituto Escurialense de 
Investigaciones Históricas y Artísticas, San Lorenzo de El Escorial 2012. 

CARLOS FLORENCIO. “Las fiestas de La Coruña. Ojeada retrospectiva”, en El 
Ideal Gallego (Coruña, 3 agosto 1930). 

CARRÉ ALDAO, E., Geografía general del Reino de Galicia. T.I. Prov. de La 
Coruña.  Movimiento cultural. Coruña, s/f, hacia 1922. 

CASTRO DE ANGUEIRA, “Fiestas en Betanzos. Los Caneiros excursión 
inolvidable”, en El Ideal Gallego. Coruña, 16 agosto 1960. 

“Concurso de ganados”, en Coruña Moderna, nº 78 (Coruña, 1906). 

“Crónica local. Fiestas de María Pita”, en Revista de Galicia, nº 13 (Coruña, 10 
julio 1880). 

CRUZ OVALLE, I., “Lo sagrado como raíz de la fiesta”, en Humanitas. Revista 
de Antropología y Cultura Cristiana (Pontificia Universidad Católica de 
Chile) (Abril-Junio 1996). 

Diario de Santiago.es, (1 de julio de 2024). 

“El panegírico de María Pita”, en Coruña Moderna, nº 75 (Coruña, 1906). 

“En la Plaza de Toros. Un festival”, en El Eco de Galicia, (Coruña 12 agosto 
1909). 

FAGINAS ARCUAZ, R., Guía Indicador de La Coruña y de Galicia, para 1890-
91, Año I, (Coruña 1890). 

“Grandes fiestas en Santa Margarita”, en El Ideal Gallego, (Coruña 30 agosto 
1925). 

J.F.M., “La Patrona de La Coruña coronada”, en El Ideal Gallego. Suplemento 
Extraordinario al nº del 23 de diciembre de 1960.  

“Juegos Florales de La Coruña”, en Galicia, revista universal de este Reino. nº. 
20 (Coruña, 15 julio 1861). 

“La Coruña al día”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 septiembre 1955). 

“La Coruña al día. Unos 400 pobres asistieron al almuerzo ofrecido el domingo 
en Riazor”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 20 septiembre 1955). 

“La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 3 agosto 1920). 

“La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 agosto 1925). 

“La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 12 agosto 1925). 



“La Coruña en fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 21 agosto 1925). 

“La fiesta de Santa Margarita”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 29 agosto 1909). 

“La retreta militar”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 13 agosto 1920). 

“La romería gallega”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 4 septiembre 1945). 

“La Virgen del Rosario, eje histórico de la piedad coruñesa”, en El Ideal gallego, 
(Coruña, 11 septiembre 1960). 

La Voz de Galicia.es, (20 de febrero de 2020). 

“Las fiestas de La Coruña”, en Coruña Moderna, nº 25 (Coruña, 20 agosto 
1905). 

“Las fiestas de María Pita. La Función del Voto”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 6 
agosto 1935). 

Libro de Acuerdos del Ayuntamiento Constitucional de La Coruña, en el año 
1850. Sesión ordinaria del día 28 de mayo. 

LORITE CRUZ, P.J., “La representación de la huida del demonio ante la 
presencia de Dios. Diversos rituales patrimoniales de la religiosidad 
popular”, en, CAMPOS, F.J. (coord.), El Patrimonio Material de la Cultura 
Cristiana. Estudios Superiores del Escorial. San Lorenzo del Escorial 
2013. 

“Los festejos de ayer”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 2 agosto 1925). 

“Los intereses de La Coruña, ciudad de verano”, en El Ideal Gallego (Coruña, 4 
agosto 1935). 

MARTÍNEZ SALAZAR, A., “La festividad del Santísimo Rosario”. Notas sobre 
las antiguas fiestas del Rosario en La Coruña, en El Idea Gallego, 
(Coruña, 10 octubre 1924). 

NAYA PÉREZ, J., “Fiestas taurinas en La Coruña en el tiempo viejo”, en La Voz 
de Galicia, (Coruña, 2 agosto 1944). 

NAYA PÉREZ, J., “Estampas gallegas. La romería de Santa Margarita”, en La 
Voz de Galicia, (Coruña, 29 agosto 1948). 

NAYA PÉREZ, J., “Estampas locales de hace medio siglo. Los gigantes y 
cabezudos”, en La Voz de Galicia, (Coruña, 19 enero 1958). 

Notas informativas, en El Ideal Gallego, (Coruña, 3 agosto 1930). 

“Nuestros festejos”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 1 agosto 1909). 

“Nuestros festejos”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 7 agosto 1909). 

“Nuestros festejos”, en El Eco de Galicia, (Coruña, 10 agosto 1909). 

“Nuestras fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 10 agosto 1930). 

“Nuestras fiestas”, en El Ideal Gallego, (Coruña, 16 agosto 1930). 

PARDO VILLAR, Fr. AURELIANO O.P., La orden dominicana en La Coruña. 
Voto de la ciudad a la Virgen del Rosario, Coruña 1953. 

PÉREZ CONSTANTI, P., Notas viejas galicianas. T.II. El teatro en Galicia en el 
siglo XVII. Comedias y volatines. Vigo 1926. 



REBOLLO, A., Guía del Excmo. Ayuntamiento de La Coruña, Coruña 1945. 

Relación histórica del sitio puesto por los Yngleses a la ciudad de La Coruña el 
4 de mayo de 1589 …, conforme a las noticias que existen en el Archivo 
del Muy Ilustre Ayuntamiento de dicha capital. Ympresa y publicada con 
motivo de la inauguración de la feria del 2 de julio de 1850, dia en que el 
pueblo coruñés celebra el aniversario de aquel notable suceso y la 
festividad de su Patrona, Coruña 1850. 

“Revista de las fiestas literario-musicales de María Pita”, en El Eco Musical, nº. 
23 (Coruña, 8 julio 1877). 

SAAVEDRA VÁZQUEZ, Mª C., “María Pita y la defensa de La Coruña en 
1589”. Galicia Editorial, DL, 1989. 

“Un parroquiano del ‘Leirón’. Recuerdos del tiempo viejo. Ayer y hoy”, en 
Coruña Moderna, nº 24 (Coruña, 13 agosto 1905). 

“Una gran multitud presenció la quema de la falla”, en El Ideal Gallego, 
(Coruña, 7 agosto 1955). 

 





 
 

Escurialensia, 3 (2024) – ISSN: 2990-1499 

 

Oda al conde Campomanes, en Odas de Filopatro publicadas en España 
por D. José Mariano de Beristáin (1782) 

 

Ode to Count of Campomanes in Odas de Filopatro (Par One) published in 
Spain by D. José Mariano de Beristáin (1782) 

 

María del Carmen GARCÍA ESTRADÉ1 

 
 
Resumen: El objetivo de este trabajo es triple: 1) dar a conocer la personalidad 
histórica y literaria que se oculta tras el seudónimo de Filopatro; 2) ubicar esta 
composición lírica en la Poética del siglo XVIII, valorando sus características 
retóricas y conceptuales, y 3) establecer las causas de su dedicatoria: celebrar 
el Discurso sobre el fomento de la Industria Popular de Campomanes y 
especificar su fundamento, la lucha contra la ociosidad y la holgazanería. 
Ambas obras, oda y discurso, se vinculan con la tradición del humanismo 
presente en Juan Luis Vives, entroncando con su obra Tratado del Socorro de 
los pobres.    

Summary: The objective of this work is threefold: 1) to make known the 
historical and literary personality that is hidden behind the pseudonym of 
Philopatro; 2) to locate this lyrical composition in the Poetics of the eighteenth 
century, valuing its rhetorical and conceptual characteristics, and 3) to establish 
the causes of its dedication: to celebrate the Discourse on the promotion of 
Popular Industry by Campomanes and to specify its foundation, the fight against 
idleness and idleness. Both works, ode and speech, are linked to the tradition of 
humanism present in Juan Luis Vives, connecting with his work Tratado del 
Socorro de los Pobres. 
 
 
Palabras clave: Filopatro, Campomanes, industria popular, oda, ociosidad, 
Tratado del socorro de los pobres. 
 
Keywords: Philopatro, Campomanes, popular industry, ode, idleness, Treatise 
on the relief of the poor. 

  

 
1 Instituto Feijoo de Estudios del Siglo XVIII. Alcalá de Henares (Madrid). ORCID: 
0000-0001-9021-3365. 



 
 

 
SUMARIO 

I. ¿Quién es Filopatro? 
II. ¿Quién es Beristáin? 
III. La publicación de las Odas de Filopatro en España 
IV. Las Odas de Filopatro en el contexto poético del siglo XVIII 
V. Oda a Campomanes (Oda IV): poesía de alabanza, poesía 

conmemorativa y poesía comprometida 
VI. Aspectos literarios e ideas principales contenidos en la Oda a 

Campomanes 
VII. La ociosidad en el Discurso de Campomanes y en la Oda IV de 

Filopatro: su vinculación con la tradición humanista del 
Renacimiento español 

7.1. La ociosidad en Lazarillo de Tormes 
7.2. La ociosidad en Tratado del socorro de los pobres, de Juan 

Luis Vives 
VIII. La biblioteca de Campomanes 
IX. Conclusiones 
X. Bibliografía 
 

Recibido: febrero 2025  

Aceptado: abril 2025 

  

  



 
 

I. ¿QUIÉN ES FILOPATRO?  
 
Antes de analizar los contenidos y aspectos literarios de Oda a 

Campomanes, conviene decir unas palabras sobre su autor y su editor en 
España. Debemos, pues, preguntarnos ahora, ¿quién es Filopatro? Filopatro es 
un seudónimo, cuyo significado, “amante de la patria”, se forma a partir de los 
términos filo, amante, y patro, de la patria, a través del cual se oculta un 
personaje histórico del siglo XVIII: Pedro Montengón y Paret (Alicante 1745-
Nápoles 1804). Escritor de novelas –su novela Eusebio es la más famosa del 
siglo XVIII–, teatro, lírica y ensayo, traductor y también secretario del conde de 
Peralada (Cataluña), es una figura relevante entre los ilustrados españoles. 

 
Montengón nació en una familia de comerciantes franceses, bien 

establecida en la calle Mayor de la ciudad; sus padrinos fueron, igualmente, 
mercaderes franceses y es el segundo hijo de los quince del matrimonio. Hasta 
los diez años estudió en el colegio de Alicante y, después, en el de Nobles de 
Valencia, donde fue su profesor el jesuita Antonio Eximeno, matemático, 
filósofo, musicólogo y maestro de Retórica y Poesía, al que Montengón, 
agradecido, dedica su Oda XXI (Odas de Filopatro, 1778-1779).   

 
La relación con la Compañía de Jesús marcará su vida: ingresó en el 

noviciado de la Compañía (25.10.1759), de Torrente (Valencia) y allí pasó dos 
años; terminó sus estudios de Humanidades en Tarragona y de Filosofía, en 
Urgell (Gerona). Enseñaba Gramática en Onteniente (Valencia), cuando se 
produjo la expulsión de los jesuitas (2.4.1767). A los veintidós años, fue 
obligado a embarcar desde Salou con destino a Italia, junto a sus hermanos de 
religión, aunque todavía él no había profesado en la orden. Sus razones, sus 
protestas y su coherente deseo de quedarse en España no fueron atendidas 
por Lorieri, comisario regio encargado de coordinar la operación de traslado de 
los jesuitas expulsados. Recibió la pensión otorgada por Carlos III a los jesuitas 
para compensar la confiscación de sus bienes y territorialidades. Y a los dos 
años, Pedro Montengón se secularizó.  

 
En Italia permaneció toda su vida –salvo un corto viaje a España en 

1801 de la que fue expulsado por segunda vez–, y allí publicó sus primeras 
obras, viendo la luz las Odas de Filopatro (OF) en Ferrara (Italia), 1778-17792, 
se casó con más de cuarenta años, tuvo cuatro hijos, y murió en Nápoles, casi 
octogenario. 

 
 

II. ¿QUIÉN ES BERISTÁIN? 
 
José Mariano Beristáin y Martín de Souza (o, sencillamente, Souza) es 

el editor de las Odas de Filopatro, publicadas por primera vez en España en 
1782 desde su primea edición en Italia en 1778-1779. Sacerdote mexicano 
(Puebla de los Ángeles 1756-Ciudad de México 1817), su personalidad 
sobresale en el campo de las letras. Cuando el obispo de su ciudad, Francisco 
Fabián y Fuero –asiduo contertulio de las reuniones intelectuales  mantenidas 

 
2 ARCE J., La poesía del siglo ilustrado, Madrid, Alhambra, p. 252. 



 
 

en la casa familiar de Beristáin– fue nombrado arzobispo de Valencia, se llevó 
consigo como secretario a José Mariano y, allí, comenzó su carrera: doctor en 
Teología en 1776 por la Universidad de Valencia; fundador del primer diario de 
Valladolid,  Diario pinciano 1778, que lo convirtió en el primer periodista de la 
ciudad; catedrático de Instituciones Teológicas en Valladolid (1783); registrador 
de manuscritos, en el Monasterio de San Lorenzo de El Escorial. Bibliógrafo 
relevante, su obra cumbre es la Biblioteca Hispano-Americana Septentrional, 
única fuente de consulta bibliográfica en el siglo XIX, cuya finalidad era mostrar 
la cultura de México y de las ciudades novohispanas.   

 
Además de estas actividades, se relacionó con las élites ilustradas de 

Valladolid, la Sociedad Económica de Amigos del País y la Real Academia de 
Medicina y Cirugía, a la que ayudó a establecerse después de varias 
interrupciones, y con los círculos ilustrados madrileños, y de México. Regresó a 
su ciudad y ejerció de secretario del futuro obispo de Puebla, Salvador 
Biempica.  

 
De nuevo en España, recibió, en Madrid, la orden de Carlos III, en 

recompensa por su fidelidad a la Corona española al oponerse a los 
independentistas mexicanos con su palabra y su pluma a través de sus 
periódicos El Amigo de la Patria, El Verdadero Ilustrador Americano, y en sus 
Diálogos Patrióticos3.  Poco después, fue nombrado canónigo de la catedral de 
la ciudad metropolitana de México (1794) por Carlos IV; más tarde, obtuvo los 
cargos eclesiásticos de arcediano (1811) y deán (1813) de la misma catedral. 
Acusado de colaboracionista con los reyes españoles, mientras predicaba en la 
catedral de México, sufrió una hemiplejía y tuvieron que bajarlo del púlpito 
semiparalizado, sin poder recuperarse hasta su muerte, lo que le impidió volver 
a la península para publicar su Biblioteca Hispano-Americana Septentrional4. 

 
Hay que destacar, en su agitada biografía, que fue denunciado por dos 

veces a la Inquisición: la primera, acusado de vida poco edificante en Madrid 
(diciembre de 1785), finalizó con un leve castigo de dos meses en el Oratorio 
de San Salvador; la segunda, en México por usar textos sagrados para alabar 
al Príncipe de la Paz (diciembre 1795), acabó sobreseída definitivamente en 
18065.   

 
 

III. LA PUBLICACIÓN DE ODAS DE FILOPATRO EN ESPAÑA 
 
Beristáin publica por primera vez las OF en España, en 1782, unos años 

después de que los tres cuadernos que componen la obra aparecieran en 
Ferrara (Italia) entre 1778 y 17796. El poemario llegó a sus manos, por 

 
3 Datos recogidos en el artículo de las hermanas BRITO OCAMPO, “La obra 
bibliográfica de don José Mariano Beristáin de Souza”, en Biblioteca Universitaria 
(México), 1 (2002) 23-30. 
4 BURRIEZA SÁNCHEZ, J., “Biografía de José Mariano Beristáin”, en Diccionario 
Biográfico Español, Real Academia de la Historia. 
5 ALMUIÑA FERNÁNDEZ, C., Proceso inquisitorial a un periodista, Valladolid 1983, 
Caja Provincial de Ahorros de Valladolid.     
6 ARCE J., La poesía del siglo ilustrado, Madrid, Alhambra, p. 252. 



 
 

mediación de un joven amigo. Y lo leyó, primero, con curiosidad; luego, con 
gusto; y después, con interés, determinándose a publicarlo y cumplir la deuda 
de gratitud y reconocimiento contraída por España con el autor Montengón, 
quien, lejos de su patria, no cesaba de recordarla y de alabar a los más 
preclaros hijos de su época. La publicación de las Odas en España constituye 
un ejemplo de lo ya señalado en el breve relato de su biografía: Beristáin puso 
su voz y su pluma al servicio de la Corona española.  

 
También contribuyó  a su publicación, el valor literario asignado por el 

editor a Filopatro, digno, según su juicio, de  ocupar un distinguido lugar en el 
Parnaso español al recoger la huella de los clásicos latinos y griegos y 
alinearse con los clásicos españoles: “imita con sus Odas, la gravedad y juicio 
de Horacio, como los Argensola; la suavidad y dulzura de Anacreonte, como 
Villegas; y el entusiasmo y grandilocuencia  de Píndaro, como Quevedo”, así lo 
indica en las palabras preliminares dirigidas Al que leyere estas Odas, ubicadas 
después de la dedicatoria de su trabajo a la Real Sociedad Bascongada de 
Amigos del País, y no olvida destacar  en la lira de Filopatro tres conceptos  
muy valiosos en el pensamiento del siglo XVIII: la utilidad, la nobleza y la 
novedad de los asuntos.    

 
Un tercer factor se puede añadir como estímulo para decidir la 

publicación de las Odas: el compartir autor y editor las mismas creencias en la 
ideología ilustrada, ya que en Montengón, “habita la inquietud y un modelo 
característico ilustrado del siglo XVIII […]. Es un autor desconocido y a la vez 
significativo del siglo ilustrado”7, y, por último, el contacto, que ambos tuvieron 
con la Compañía de Jesús, aunque en diferentes grados. Uno, el editor, 
ingresó en la orden jesuita, otro, el autor, fue novicio durante dos años, aunque 
no profesó y se secularizó a los dos años de su llegada a Italia, pero ambos 
recibieron la enseñanza y formación de los jesuitas. 

 
La aportación de Beristáin en la reimpresión española de las OF se 

concreta en cuatro novedades: 1) Corregir las erratas de la edición italiana. 2) 
Ordenar las Odas en una nueva clasificación. 3) Añadir Notas para aclarar el 
significado de las alusiones históricas y mitológicas, y 4) dar a conocer la 
identidad de Filopatro. Cuando vio la luz el poemario en España, Beristáin tenía 
veintiséis años y Montengón, treinta y siete. 

 
7 BLANCO MARTÍNEZ, R., “Pedro Montengón y Paret: Un ilustrado exiliado.  
Reformador y utópico”, en Araucaria, 26 (2011) 208-213. 



 
 

 
Fig. 1. Odas de Filopatro, publicadas en España 1782, por Beristáin 

 
IV. LAS ODAS DE FILOPATRO EN EL CONTEXTO POÉTICO DEL SIGLO 
XVIII  

 
El lustro por excelencia de la lírica del XVIII se condensa entre 1774 

y1779, cuando Cándido María Trigueros publica en 1774 Poeta filósofo o 
Poesías filosóficas y Tomás de Iriarte, La Música en 1779, y en este espacio de 
tiempo, en 1778-1779, sale a la luz OF, junto a estas y otras obras importantes 
de la poesía ilustrada8, cuya temática celebra las instituciones del Arte y de la 
Ciencia y a los hombres que las han promovido. Luzán, en su Poética, 
considera la doble finalidad de la poesía: debe ser deleitable y útil, al estar 
subordinada a la moral y a la política, precisamente es lo que refleja 
Montengón en su Oda a Campomanes (OC). Pero, ¿qué es una oda?  
 

Recordemos juntos que la oda es una composición literaria 
perteneciente a la lírica, de tono elevado y carácter laudatorio, estructurada en 
estrofas que se repiten. Tradicionalmente, nació para ser cantada por una sola 
voz (monódica) o por un grupo de voces en un coro (coral). Etimológicamente, 
la palabra griega, de la que procede el término español, significa canto, de ahí 
que oda o canción son voces semejantes. La oda se presenta en dos 
modalidades principales: 1) la oda pindárica y 2) la oda sáfica.  

 
Métricamente, Oda a Campomanes (Oda IV de la primera parte de OF) 

es una combinación de versos heptasílabos y endecasílabos, con rima 
consonante, que repite el esquema de alternancia de un verso heptasílabo 

 
8 ARCE J., La poesía del siglo ilustrado, Madrid, 1981 Alhambra, pp. 251-252. 



 
 

seguido de otro endecasílabo, desde el inicio del poema hasta su fin durante 
los cuarenta y nueve versos de su extensión. 

 
Los asuntos de la oda son diversos: religiosos, filosóficos, fúnebres o de 

alabanza a los héroes deportivos, como canta Píndaro al exaltar las hazañas 
de los atletas en los juegos Olímpicos; se dirige a personas relevantes, o a 
amigos, propio de las odas inglesas; a sucesos y personajes políticos, es el 
caso de la Oda a Campomanes; a sentimientos y emociones humanas,  la Oda 
a la Alegría,  An die Freude, 1786, del peta Schiller, presente en la novena 
Sinfonía de Beethoven, hoy Himno de Europa; e, incluso, en el siglo XX, 
existen odas dedicadas a objetos de la vida cotidiana (Neruda, Oda a la cebolla 
en Odas elementales): la cebolla, subida por la metáfora y la mitología al 
pedestal de lo extraordinario,  es, en la voz del poeta, “semilla de astro”, “globo 
celeste”, “copa de platino”, y convierte sus capas en  “escamas de cristal”, su 
redondez, en  “vientre de rocío”, al igual que Filopatro eleva la Industria a la 
categoría de  “Deidad”. 

 
No es Montengón el primero, en la poesía del siglo XVIII, que titula su 

poemario o sus composiciones individuales con el nombre de odas. Antes y 
después de él, están presentes las odas en la lírica ilustrada. Por citar un 
ejemplo, de un autor relevante, Jovellanos en 1775-1776 dedicó una oda a la 
prima de Pablo de Olavide, gobernador de Sevilla y amigo con quien compartió 
tertulias en esta ciudad: “Oda I.  En la muerte de doña Engracia Olavide”9, 
también se puede mencionar la oda “A las Nobles Artes” (1781)10 de un poeta 
menos conocido, Fray Diego González, y por añadir algunas más, cabe citar la 
de Nicolás Fernández de Moratín,  “Canción  a Pedro Romero”, famoso torero 
del siglo XVIII,  de lidia académica y contrapuesta a la de Pepe-Hillo11; la de 
Cadalso, “Oda pindárica”, dedicada a Nicolás Fernández de Moratín12, e, 
incluso, se debe nombrar a Meléndez Valdés, considerado el primer poeta del 
siglo XVIII, en cuya obra, Caso González explora el terreno filosófico en Odas 
filosóficas y sagradas (Oda II, “La presencia de Dios”, Oda II “A la verdad”). 

 
 

V. ODA A CAMPOMANES (ODA IV): POESÍA DE ALABANZA, POESÍA 
CONMEMORATIVA Y POESÍA COMPROMETIDA  

 
Resulta paradójico comprobar cómo Campomanes marcó la vida de 

Montengón y, aunque fue el causante de su expatriación –debido a su Informe 
para esclarecer las responsabilidades del motín de Esquilache, que recayeron 
sobre los jesuitas13–, recibió el homenaje del poeta cuando le dedicó una Oda, 

 
9 JOVELLANOS, G. M. de, Poesía. Teatro. Prosa literaria, ed. de John H. R. Polt, 
Madrid 1993, Taurus, p. 56. 
10 ARCE J., La poesía del siglo ilustrado, Madrid 1981, Alhambra, p. 263. 
11 GARCÍA ESTRADÉ, M. C., “Toros y política. Presencia y función artística de la jerga 
taurina en Mendizábal, de Pérez Galdós”, en La hora de Galdós, Las Palmas de Gran 
Canaria 2019, Casa-Museo Pérez Galdós/ Cabildo de Gran Canaria, pp. 925-955. 

12 ARCE, J. “La poesía en el siglo XVIII””, en Historia de la Literatura española, Vol. II:   
Siglos XVII y XVIII, Madrid 1975, Guadiana de Publicaciones, p. 380. 
13 GARCÍA ESTRADÉ, M. C. “El motín de Esquilache en la historia y en la literatura: el 
enfrentamiento en la Monarquía española y la Compañía de Jesús”, en Las dos 



 
 

la IV, para celebrar su libro titulado Discurso sobre el fomento de la Industria 
popular (1774), publicado en Madrid por el impresor Antonio de Sancha. Tenía 
entonces Montengón treinta y tres años y hacía once que residía en Italia. Es, 
por tanto, la Oda a Campomanes un poema de alabanza, un poema 
conmemorativo y un poema comprometido, si para clasificarlo en este último 
grupo, se aplica el criterio de poesía comprometida, definido por Caso 
González, “llamo poesía comprometida a la que, sin dejar de ser Filosófica, 
trasciende esos grandes asuntos, y trata o se dirige a otros más ligados a las 
circunstancias del hombre hic et nunc. La diferencia fundamental está en que la 
primera trata de asuntos generales y la segunda de problemas concretos14. La 
Oda a Campomanes, de Montengón, es, pues, poesía comprometida con la 
situación política y económica de España, que el autor, expatriado, seguía con 
vivo interés desde Italia.  

 
Ernest Lluch sintetiza en tres rasgos la personalidad de Campomanes 

(1723-1802): su dilatado periodo de veintinueve años en el gobierno de 
España, su vocación intelectual de primer orden y su voluntad reformista15. 
Estos dos últimos rasgos se muestran en el DIP, y ya que la OC lo celebra, se 
deben conocer algunos aspectos de esta obra (su publicación, los problemas 
relacionados con su autoría, su difusión) y, especialmente, el concepto de 
industria popular, antes de exponer las características del poema. 

 
Durante el período de 1774-1777, publicó Campomanes seis tratados 

económicos: dos discursos, Discurso sobre el fomento de la Industria popular 
(DIP,1774), Discurso sobre la educación de los artesanos y su fomento (DEAF, 
1775), y cuatro Apéndices a la educación popular (AEP,1777). Estas seis 
obras, interrelacionadas, de contenidos complementarios, constituían capítulos 
de un proyecto unitario16.  

 
En ninguna de estas obras aparecía el nombre del autor, ni en la portada 

ni en el interior, aunque sus contemporáneos atribuían su paternidad a 
Campomanes, sin duda alguna.  Llombart propone, como explicación de esta 
ausencia, el hecho de que resultara más eficaz y respetuoso presentar estos 
principios y propuestas económicas, asumidos por el rey y por el Consejo de 
Castilla, sin indicar el nombre del autor. No obstante, la autoría de 
Campomanes respecto del DIP se cuestionó en 1983 por Inmaculada Urzainqui 
y Álvaro Ruiz de la Peña, al considerar que el DIP era una ampliación y revisión 
del Discurso sobre el modo de fomentar la industria popular (DMFIP), publicado 
también en 1774 (anterior al DIP), por el periodista ilustrado Rubín de Celis. 
Varios investigadores apoyaron esta perspectiva.  

 
ciudades: relaciones Iglesia-Estado, San Lorenzo del Escorial 2016, Instituto de 
Investigaciones Históricas y Artísticas. 

    14 CASO GONZÁLEZ., J. M., “La poesía comprometida de Meléndez Valdés›”, en La 
literatura española de la Ilustración: homenaje a Carlos III. Cursos de   Verano, 
Universidad Complutense, Madrid 1989. 
15 LLUCH, E., “Prólogo”, en Campomanes, economista y político de Carlos III, Madrid, 
Alianza Editorial 1992, p. 13. 
16 LLOMBART ROSA, V., Campomanes, economista y político de Carlos III, Madrid, 
Alianza Editorial 1992, pp. 244-245. 



 
 

Sin embargo, Vicent Llombart recupera la autoría de Campomanes 
sobre el DIP, después de una profunda investigación, basándose en estos 
cuatro argumentos, entre otros: 1) Las principales ideas del DMFIP (el 
problema de la desocupación, la importancia de la agricultura y su 
interdependencia con la industria y el comercio, la defensa del labrador y la 
crítica de la Mesta y de otros privilegios) habían sido expuestas por el fiscal del 
Consejo en escritos anteriores. 2) La creación de las Sociedades Económicas 
de Amigos del País, segundo objetivo fundamental del DIP, con un plan 
detallado y reglamentado, quedaba consignada en un informe de 1763, elevado 
a Grimaldi. 3) El anuncio de un discurso sobre las fábricas aparecido en 
DMFIP, que jamás escribió ni publicó de Celis, sí lo hizo Campomanes con el 
título de Discurso preliminar sobre las Fábricas, incluido en el segundo volumen 
del AEP. 4) Por último, las referencias concretas y tareas específicas del 
Consejo de Castilla, presentes en el DIP, no serían de fácil conocimiento para 
personas ajenas al mismo.   

 
Con este estudio sobre Oda a Campomanes, aporto una prueba del 

reconocimiento a Campomanes, como autor del DIP, entre sus 
contemporáneos, pues claramente se lee en la dedicatoria de Montengón, Oda 
IV: “Al Ilmo. Sr.  Conde de Campomanes, del Consejo y Cámara de Castilla, 
celebrando su precioso libro De la Industria Popular”. 

 

 
 

Fig. 2. Portada del DIP, Madrid 1774, 1ª Edición 
 
Este “precioso libro” pertenece al periodo de madurez intelectual de 

Campomanes (1774-1780) con sus cincuenta años cumplidos, y es el libro más 
difundido del autor. Su conocimiento se extendió por Europa, siendo traducido 
en 1778 al portugués y al alemán; en 1780, al holandés y Antonio Conca lo 



 
 

tradujo al italiano en 178717. Nació el discurso con el propósito de promover la 
industria popular. Pero ¿qué se entiende por la expresión “industria popular”? 

 
La “industria popular” o “dispersa” en aldeas y pueblos, “es una especie 

de industria doméstica campesina, por la cual el labrador y su familia pueden 
suplementar su economía de subsistencia”, según Reder, editor del DIP en la 
segunda mitad del siglo XX18.  Campomanes presenta el fin y los medios para 
ocupar al labrador en el tiempo libre que le deja el trabajo del campo en su 
DEAF: “En el anterior [discurso] sobre la industria popular, se indicaron los 
medios que conducen a auxiliar la ocupación dispersa en las aldeas, sin retraer 
las gentes de la labor del campo; aprovechando su tiempo sobrante en 
preparar las primeras materias de las artes”19. Así, la industria popular se 
opone “a la industria reunida de los gremios de oficios, y artes”20, como 
diferencia el político en su siguiente DEAF, cuyo propósito es perfeccionar la 
industria reunida y llevarla a su más completa enseñanza21. 

 
El DIP tiene dos objetivos principales: uno, promover la industria popular  

por medio de  la ocupación de las gentes del campo que, de este modo, con la 
preparación de las primeras etapas del proceso textil, añadirían un suplemento 
económico  al percibido por sus tareas agrícolas, y otro, insistir en la creación 
de las Sociedades Económicas de Amigos del País en provincias, para 
conseguir aplicar las propuestas a las necesidades específicas de cada zona, 
emprender estudios económicos y científicos y asesorar como órganos 
delegados del gobierno a las instituciones22. La primera de estas Sociedades 
fue la Vascongada, creada en 1764, a partir de las tertulias azcoitianas, por 
Minive, marqués de Peñaflorida, luego su director –Filopatro le dedica su Oda 
V–, Altuna y Narros, “de la que salieron en ejemplar estímulo el Seminario de 
Vergara y las innumerables Sociedades Económicas de Amigos del País”23.    

 
17 LLOMBART ROSA, V., Campomanes, economista y político de Carlos III, Madrid 
1992, Alianza Editorial, pp. 237 // 250. 
18 REDER, J., Edición del de Rodríguez de Campomanes, Madrid 1975, Instituto de 
Estudios Fiscales, p. 25. 
19 RODRÍGUEZ CAMPOMANES, P., Discurso sobre la educación popular de los 
artesanos y su fomento, ed. de J. Reder, Madrid 1975, Instituto de Estudios Fiscales, 
p. 167 (este Discurso está encuadernado en un mismo volumen con el Discurso sobre 
el fomento de la Industria popular, que lo precede). 
20 RODRÍGUEZ CAMPOMANES, P., Discurso sobre la educación popular de los 
artesanos y su fomento, Madrid 1975, p. 168. 
21 RODRÍGUEZ CAMPOMANES, P., Discurso sobre la educación popular de los 
artesanos y su fomento, Madrid 1975, p. 168. 
22 LLOMBART R0SA, V., Campomanes, economista y político de Carlos III, 
Madrid,1992Alianza Editorial, , pp. 246-247. 

     23 BENITO, J. de, Estampas de España e Indias, Madrid 1961, Espasa Calpe, p.1 18.  
 



 
 

 
VI. ASPECTOS LITERARIOS E IDEAS PRINCIPALES CONTENIDOS EN LA 
ODA A CAMPOMANES  
 

La Oda, de fácil comprensión –salvo el hipérbaton, con la presencia del 
complemento del nombre en posición anterior al nombre, y la construcción 
latina con verbo al final de la oración–, comienza con una interrogación retórica 
que ocupa los dos primeros versos:  
 

“¿Qué Deidad peregrina 
Al suelo de mi patria hoy amanece?”  

 
Esta misteriosa “Deidad” va vinculada a la patria y al amanecer del día, 

en un sentido literal, y, al amanecer de una nueva era, en otro simbólico.  
La naturaleza cobra un especial sentido con ecos de Juan de la Cruz en 

su Noche oscura, en este pasaje inicial: reverencia el paso de la “Deidad” ─“el 
monte se le inclina”─, y ella corresponde, llenándola de fertilidad ─“el campo 
reflorece”─, y de belleza. Por medio de un símil, basado en las sombras de la 
noche y la luz del nuevo día, la “Deidad” manifiesta su principal efecto: 
desterrar el ocio y la pereza: 

  
“Y cual la noche oscura  
Huye del resplandor del nuevo Oriente  
Tal el ocio y pereza  
Se ocultan de su vista […]”.  
 

A continuación, Filopatro enumera el cortejo del que se acompaña este 
divino ser: su comitiva está compuesta por cuatro personajes simbólicos: “las 
Artes ingeniosas”, “el Talento”, “el Trabajo” y “la Invención”. Entonces, a modo 
de una explicación personal de su entusiasmo (de carácter romántico por 
introducir el “yo”, al aludir a su condición de expatriado), se dirige a 
Campomanes con el vocativo de “Amigo” para indicar, a través de una 
definición negativa, que toda esta riqueza, 
 

    “No es, Amigo 
    Sueño de expatriado, 
    Ni ilusión de despierto lo que digo”,  

 
sino que se debe a Campomanes y lo expresa, ahora, en una definición 
afirmativa, con una metáfora biológica: 
 

     “Parto es de tu talento 
     Y patriótico celo [hasta aquí la metáfora] ya atraída 
     De tu facundo acento 
     Dejó admirar la industria amanecida 
     Su esplendor al ibero”. 

 
El poeta descubre, por fin, la identidad de esta “Deidad”, es la Industria:  

 
       “Es ella la Deidad, cuya belleza,  
       Hermosea al otero, 
       E hunche [sic] el campo estéril de riqueza”. 



 
 

 
Montengón construye, en este poema, la alegoría de la Industria, por 

medio de la metáfora mitológica, “Deidad”, y de su cortejo con los cuatro 
personajes simbólicos que la acompaña, “las Artes ingeniosas”, “el Talento”, “el 
Trabajo” y “la Invención”, elevándola a la categoría de lo divino.  

 
La Industria despierta el talento del pobre y también la osadía del que, 

atravesando mares y tempestades, se marcha a tierras lejanas y vuelve 
enriquecido a la patria y aquí invierte el oro indiano. Filopatro introduce la figura 
del indiano, que ha generado una corriente literaria desde Lope de Vega con la 
imagen negativa de los indianos en La moza de cántaro hasta Palacio Valdés 
en Tristán y el pesimismo (1906) donde Barragán, el indiano, está pintado con 
imágenes zoomórficas de valores positivos24. En OC, el indiano se identifica 
con el “Ciudadano útil”, imagen propia de la Ilustración, y Filopatro le da 
protagonismo en los versos finales. El clímax lírico se logra cuando el indiano 
pone una rosa en aras de la “Deidad” para homenajear a Campomanes, cuyo 
apellido, Rodríguez, se deriva del término rosa.  Con este bello y delicado juego 
de palabras entre rosa y Rodríguez, desvelado por Beristáin en una nota de su 
edición, finaliza el poema, que es, a la vez, un poema de alabanza, un poema 
conmemorativo y un poema comprometido. 

 
 

VII. LA OCIOSIDAD EN EL DISCURSO DE CAMPOMANES Y EN LA ODA IV 
DE FILOPATRO: SU VINCULACIÓN CON LA TRADICIÓN HUMANISTA DEL 
RENACIMIENTO ESPAÑOL 

 
Montengón ha acertado al seleccionar el ocio entre los varios asuntos de 

que trata Campomanes en su DIP, y lo ha situado en un lugar privilegiado en la 
primera estrofa de su poema, revestida la industria de la simbología de las 
luces, del amanecer de un nuevo día y del brillo puro de su frente, a cuyo 
resplandor, el ocio y la pereza huyen de su vista. Donde aparece la Deidad 
Industria no existe la oscuridad ni la ignorancia, y se produce el trabajo y la 
riqueza simbolizada en la transformación del campo estéril en fértil y hermoso 
(vv. 25-28). Solo una vez aparece el término “ocio”, pero el poeta ha hecho 
diana. Se prueba al relacionarlo con el DIP, que, en las primeras líneas de su 
Advertencia, manifiesta su propósito: “desterrar la ociosidad”, y “reducir a 
práctica la aplicación de un trabajo proporcionado a todas las clases que vivan 
actualmente desocupadas”25. Se trata de remediar un problema fundamental, 
pues hay una gran población inactiva, desocupada y llena de ociosidad.  

 
En el capítulo VIII, el político hace sus cálculos acerca del número de 

habitantes de España, once millones, y esta vez sus reflexiones recaen sobre 
la población femenina; de sus cinco millones y medio, considera que la mayor 

 
24 GARCÍA ESTRADÉ, M. C., “De la estética a la ética en el proceso creador de 
Palacio Valdés: la animalización de los personajes en Tristán o el pesimismo”, en 
Horizontes científicos y Aplicación académica, Ribeirao (Portugal) 2015, Eds. Humus, 
pp. 821-824.  
25 RODRÍGUEZ DE CAMPOMANES, 1975, p. 43. 



 
 

parte “vive actualmente ociosa por lo común, a falta de ocupación 
proporcionada y asequible”26.   

 
En el capítulo XXI, último del DIP, insiste su autor en la ociosidad y el 

modo de acabar con ella por el trabajo en la industria, pero ahora se centra en 
los menos fuertes, cuya fuerza también debe ser aprovechada: “La industria 
emplea los ociosos y menos robustos en las hilazas, tejidos y demás faenas de 
las primeras materias, para reducirlas a manufacturas”27. La ociosidad de la 
gente es un gran problema social y económico de España en el siglo XVIII y la 
mente de Campomanes se aplica, con tenacidad, a solucionarlo. Sin embargo, 
el asunto de la ociosidad es anterior al siglo XVIII y capital en el Quinientos. Por 
tanto, la OC y el DIP se vinculan con el Renacimiento español del siglo XVI que 
trata este mismo aspecto social y económico. Comprobémoslo en dos 
ejemplos, uno, perteneciente a la literatura, en Lazarillo de Tormes; otro, a la 
sociología y espiritualidad cristiana del siglo XVI, en el Tratado del socorro de 
los pobres, de Juan Luis Vives. 

 
7.1. La ociosidad en Lazarillo de Tormes 

 
El autor de Lazarillo de Tormes (1554), sin mencionar la palabra ocio u 

ociosidad, como sí se hace en la OC y en el DIP, presenta esta situación, en el 
Tractado Tercero, que narra las relaciones de Lázaro con su tercer amo, el 
escudero de Toledo. El autor deja que el lector deduzca la conducta ociosa del 
amo, después de leer la descripción de los hechos ocurridos en la primera 
mañana, cuando amo y criado se encuentran. Los dos pasean por la ciudad de 
un lado a otro, sin hacer algo útil durante cinco horas, de ocho de la mañana a 
una de la tarde, como muy bien se encarga el autor de señalarlo. Primero, 
visitan las plazas: “Pasábamos por las plazas, do se vendía pan y 
provisiones”28. Luego, van a la catedral: “De esta manera anduvimos hasta que 
[el reloj] dio las once. Entonces se entró en la iglesia mayor, y yo tras él, y muy 
devotamente le vi oír misa y otros oficios divinos”29. Luego, llegan a casa, 
cuando “dio el reloj la una después del mediodía”30. ¿Por qué la presencia del 
reloj es tan insistente en este recorrido? Porque el reloj está marcando el 
tiempo de la ociosidad. El tiempo transcurre sin que el amo trabaje, sin hacer 
algo productivo, en completa ociosidad. De aquí se deriva el que, al no trabajar 
y por tanto no percibir el dinero correspondiente, no haya nada de comer en su 
casa y deba huir porque lo apremian los acreedores.  

 
7.2. La ociosidad en Tratado del socorro de los pobres, de Juan Luis Vives 

 
Vives, en su Tratado del socorro a los pobres, publicado en su primera 

edición en latín, De subventione pauperum (Brujas, 1526), y después traducido 
al castellano por Juan de Gonzalo  (Valencia 1781),  invoca la Epístola a los 
tesalonicenses, con esta máxima tan radical de san Pablo: “el que no quiera 
trabajar, no coma”, y recuerda: “el salmista promete las dos felicidades, la de 

 
26 RODRÍGUEZ DE CAMPOMANES, 1975, p. 66. 
27 RODRÍGUEZ DE CAMPOMANES, 1975, pp. 123-124. 
28 Lazarillo de Tormes 2023, p. 74. 
29 Lazarillo de Tormes 2023, p. 74. 
30 Lazarillo de Tormes 2023, p. 75. 



 
 

esta vida y la otra, al que comiere del trabajo de sus manos, por eso no debe 
permitirse que viva alguno ocioso en la ciudad”31. 

 
Si Campomanes pone a trabajar a todos los sectores de la sociedad (a 

mujeres, y a las personas menos robustas y a otras), parece que el 
antecedente se encuentra en TSP. Vives exige que los tejedores de seda en 
Brujas admitan “a cualesquiera muchachos solamente para hacer girar y rodar 
ciertos tornillos, o ruedecillas”32. Todos son útiles, adecuando sus condiciones 
a las diferentes etapas del proceso laboral.  En esta política de inclusión 
laboral, hasta de los ciegos, se puede obtener un rendimiento: “Ni a los ciegos 
se les ha de permitir o estar o andar ociosos”33. Y enumera una variedad de 
oficios en que se pueden ocupar:  

 
“unos son a propósito para las letras, habiendo quien los lea, estudien, 
que en alguno de ellos vemos progresos de erudición nada 
despreciables: otros son aptos para la música, canten y toquen 
instrumentos de cuerda o de soplo […]; trabajen otros en los lagares 
ayudando a mover las prensas; den otros a los fuelles en las oficinas de 
los herreros; […], también se sabe que los ciegos hacen cajitas, cestillas, 
canastillos, y jaulas, y las ciegas hilan y devanan”34.   
 
Después de esta galería de oficios en que pueden trabajar los ciegos, 

Vives concluye magistralmente: “la pereza y flojedad, y no el defecto del 
cuerpo, es el motivo para decir que nada pueden”.35 

 
La vida y la obra de Vives son de tal excelencia, como se puede 

comprobar en estas citas, que han merecido la atención de dos prestigiosos 
humanistas del siglo XX: el doctor Marañón, y el filósofo Abellán. Don Gregorio 
Marañón, atraído por la condición de exiliado de Vives36, pues él sufría también 
su exilio en París37,  escribe su biografía Luis Vives. (Un español fuera de 
España), recreada desde dentro al evocar el sentir del pensador y su psicología 
con su momento vital, sin añadir excesivos datos concretos sobre las 
coordenadas espacio-temporales:  

 
“No he querido construir su biografía página a página. Sólo he querido 

sorprender algunas imágenes, que él mismo dejó como instantáneas perdidas 

 
31 VIVES, J. L., Tratado del socorro de los pobres, 1992, p. 170. 
32 VIVES, J.L., TSP, 1992, p.174. 
33 VIVES, J.L., TSP, 1992, p.178. 
34 VIVES, J.L., TSP, 1992, p.178-179. 
35 VIVES, J.L., TSP, 1992, p.179. 
36 Vives, en un exilio voluntario, se marchó a los diecinueve años a París y permaneció 
en diferentes ciudades europeas hasta que fijó su residencia en Brujas, sin volver a 
Espàña, aunque, a la muerte de Nebrija, se le ofreció su cátedra en Alcalá de 
Henares. 
37 Cuenta Marañón, en el prólogo a Antonio Pérez, que desde 1936 a 1942 vivió en 
París, dato recogido en LAÍN ENTRALGO, P., Gregorio Marañón. Vida, Obra y. 
Persona, Madrid 1966, nota 113, p. 143. Son las fechas de la escritura y la publicación 
en 1942 de la biografía de Vives. 



 
 

entre su ingente obra” ─dice en el prólogo─ 38, ya que considera que es más 
importante su vivir que su obra: “lo importante de Vves fue él mismo: su vivir y 
cómo lo apuró. En este humanista, la humanidad superaba su humanismo, la 
vida a la ciencia”39, con ser esta tan vasta y excelsa, de la que solo Marañón 
comenta lo más significativo40, convirtiendo su relato, por su original enfoque y 
delicada pluma, en una joya literaria. 

 
El filósofo don José Luis Abellán dedica, al pensador renacentista, el 

capítulo III, titulado “La gran figura del renacimiento filosófico: Juan Luis Vives”,  
de  su obra El erasmismo  español, donde expone la importancia de su tratado 
De anima et vitae por las aportaciones de Vives en la psicología y explora el 
meollo de su obra De anima, de la que Ortega y Gasset indica que es la 
primera teoría moderna de las pasiones; además, en el siguiente capítulo, “Las 
actitudes sociales”, incluye el concepto de la propiedad en Erasmo, y dedica a 
Vives, su fervoroso amigo, un extenso comentario sobre De subventione 
pauperum41, en español,  Tratado del socorro de los pobres. 

 
En esta obra, Vives señala que son los gobernantes y magistrados de la 

república los que deben socorrer a los pobres y mendigos ociosos, 
responsabilizándose de cubrir sus necesidades con un trabajo adecuado. Por 
esto, se considera a Vives, el primer antecedente de la Seguridad Social. 

 

 
 

Fig.3. J. L. Vives. Tratado del socorro de los pobres, Valencia, 1781 
 

 
38 MARAÑÓN, G., Luis Vives, p.14. 
39 MARAÑÓN, G., Luis Vives, p.12. 
40 MARAÑÓN, G., Luis Vives, Madrid 1942, Espasa Calpe. 
41 ABELLÁN, J. L., El erasmismo español, Madrid 1982, Espasa Calpe. 



 
 

 
VIII. LA BIBLIOTECA DE CAMPOMANES 

 
En el siglo XVIII, las bibliotecas privadas simbolizaban el nivel 

económico y social de las familias, y solo las familias pudientes, pertenecientes 
a la nobleza y las que ocupaban los altos cargos en el Gobierno o en la 
clerecía, y todos aquellos que constituían el sector social preeminente, podían 
mantenerlas. Aguilar Piñal afirma que “la bibliofilia es afición creciente en el 
siglo XVIII, favorecida por las circunstancias culturales y económicas”42 y 
añade que el conocimiento de las bibliotecas privadas se obtiene por medio del 
estudio de los testamentos, ofreciendo una larga enumeración de estas 
bibliotecas, correspondientes a eruditos, escritores, políticos sin desdeñar 
mencionar algunas modestísimas, con menos de cien ejemplares, casi todos 
piadosos, de familias con escasa fortuna. “A su lado brillan con luz propia los 
doce mil volúmenes que poseía Campomanes”43. 

 
¿Leyó Campomanes el TSP? Probablemente, sí; hay bastantes 

contenidos coincidentes en ambas obras. Veamos cómo esta obra se publica, 
traducida al castellano en el siglo XVIII. El Consejo de Castilla se dignó dejar la 
impresión de una completa colección de obras en latín del valenciano Juan Luis 
Vives, traducidas al castellano, a cargo del arzobispo de Valencia, D. Francisco 
Fabián y Fuero, el obispo mexicano de Puebla de los Ángeles, que se trajo 
consigo a España como secretario a Beristáin, y, entre estas obras, está el 
TSP, publicado en Valencia, en 1781, en la imprenta de Benito Monfort44, 
impresor del arzobispo citado, traducida al castellano por D. Juan de Gonzalo.  

 
Tengo que dejar constancia de un hecho relevante: en el Archivo de 

Campomanes, existe un documento, “Expediente de la venta de la librería que 
quedó del Exmo. Sr. Conde de Campomanes, 1842 (39,2)”, donde se 
comprueba la existencia del libro Tratado sobre el socorro de los pobres, con el 
título en castellano, y fecha de publicación en Valencia, 1781. Todo parece 
indicar que se trata de un ejemplar de la edición recientemente citada, a cargo 
de D. Francisco Fabián y Fuero.  

 
La presencia en la biblioteca de Campomanes de este ejemplar del TSP 

es una prueba más (junto a las coincidencias de contenido ya comentadas) que 
confirma mi tesis sobre la vinculación de ambas obras y de que el Tratado del 
socorro de los pobres de Vives es un antecedente del Discurso sobre la 
Industria popular de Campomanes. 

 
42 AGUILAR PIÑAL, F., La España del absolutismo ilustrado, Madrid Espasa Calpe 
2005, p. 224.  
43 AGUILAR PIÑAL, F., La España del absolutismo ilustrado, p. 226. 
44 AGUILAR PIÑAL, F., La España del absolutismo ilustrado, p. 223. Como dato 
curioso, señala que el impresor valenciano Benito Monfort propone el sistema de la 
suscripción, en 1783, para la reedición de la Historia de España, de Mariana, 
alcanzando el número de 702 suscripciones, entre personas e instituciones 
interesadas en el proyecto, incluyendo las de los literatos del siglo XVIII, Meléndez 
Valdés y Trigueros. 



 
 

 
Fig. 4. Expediente de venta de la librería de Campomanes. Archivo Campomanes. El 

noveno autor es Vives y su obra Tratado del socorro de los pobres 
 
 
IX. CONCLUSIONES 

 
La ociosidad vincula la OC, el DIP y el TSP, las tres obras, 

respectivamente, de Filopatro, Campomanes y Vives. El problema, pues, de 
combatir la ociosidad y holgazanería estaba bien presente en la sociedad del 
XVI. Y las soluciones se asemejan en este siglo y en el XVIII: reclutar todas las 
fuerzas sociales y mostrar tolerancia cero a la ociosidad, por lo cual se 
manifiesta el Tratado del socorro de los pobres como un antecedente de la 
obra de Campomanes, Discurso sobre el fomento de la Industria popular. 

 
 

X. BIBLIOGRAFÍA 
 
ABELLÁN, J.L., El erasmismo español, Madrid 1982, Espasa Calpe, pp. 147-

165. 
AGUILAR PIÑAL, F., La España del absolutismo ilustrado, Madrid 2005, 

Espasa Calpe, pp. 223// 224 // 236. 
ALMUIÑA FERNÁNDEZ, C., Proceso inquisitorial a un periodista, Valladolid 

1983, Caja Provincial de Ahorros de Valladolid.   
ANÓNIMO, Lazarillo de Tormes, ed. de Francisco Rico, Madrid 2023, Cátedra.  
ARCE J., La poesía del siglo ilustrado, Madrid 1981, Alhambra, pp. 214-365. 



 
 

ARCE, J. “La poesía en el siglo XVIII””, en Historia de la Literatura española, 
Vol. II: Siglos XVII y XVIII, Madrid 175, Guadiana de Publicaciones, pp. 
363- 406. 

BENITO, J. de, Estampas de España e Indias, Madrid 1961, Espasa Calpe, p. 
118.  

BLANCO MARTÍNEZ, R., “Pedro Montengón y Paret; Un ilustrado exiliado. 
Reformador y utópico”, en Araucaria, 26, (2011) 208-213. 

BRITO OCAMPO, F., y BRITO OCAMPO, L., “La obra bibliográfica de don José 
Mariano Beristáin de Souza›”, en Biblioteca Universitaria (México),1 
(2002) 23-30. 

CASO GONZÁLEZ., J. M., “La poesía comprometida de Meléndez Valdés›”, en   
La literatura española de la Ilustración: homenaje a Carlos III. Cursos de 
Verano, Universidad Complutense, Madrid1989. 

GARCÍA ESTRADÉ, M. C., “De la estética a la ética en el proceso creador de 
Palacio Valdés: la animalización de los personajes en Tristán o el 
pesimismo”, en Horizontes científicos y Aplicación académica, Ribeirao 
(Portugal), Eds. Humus 2015.  

GARCÍA ESTRADÉ, M. C. “El motín de Esquilache en la historia y en la 
literatura: el enfrentamiento en la Monarquía española y la Compañía de 
Jesús”, en Las dos ciudades: relaciones Iglesia-Estado, San Lorenzo del 
Escorial 2016, Instituto de Investigaciones Históricas y Artísticas. 

GARCÍA ESTRADÉ, M. C., “Toros y política. Presencia y función artística de la 
jerga taurina en Mendizábal de Pérez Galdós”, en La hora de Galdós. 
Actas del XI Congreso Internacional de Estudios Galdosianos, Las 
Palmas de Gran Canaria 2019, Casa-Museo Pérez Galdós / Cabildo de 
Gran Canaria, pp. 925-955. 

JOVELLANOS, G, M., Poesía. Teatro. Prosa literaria, Madrid 1993, Taurus. 
LAÍN ENTRALGO, P., Gregorio Marañón, Vida, obra y persona, Madrid 1963, 

Espasa  Calpe, p. 23. 
LLOMBART R0SA, V, Campomanes, economista y político de Carlos III, 

Madrid 1992, Alianza Editorial. 1992, p. 244-247. 
LLUCH, E., “Prólogo”, en Campomanes, economista y político de Carlos III, 

Madrid, Alianza Editorial. 
LUZÁN, I., La Poética, ed. de Rusell   Sebolt, P., Madrid 2008, Cátedra. 
MARAÑÓN., G., Luis Vives (Un español fuera de España), Madrid, Espasa 

Calpe, 1942. 
NERUDA, P., “Oda a la cebolla”, Santiago de Chile, Pehuén Poes, pp.182-184. 
REDER, J., Edición del Discurso sobre el fomento de la Industria popular, de 

Rodríguez de Campomanes, Madrid, Instituto de Estudios Fiscales, 
1974. 

RODRÍGUEZ CAMPOMANES, P., Discurso sobre el fomento de la Industria   
popular (1774). Discurso sobre la educación popular de los artesanos y 



 
 

su fomento (1775), ed. de J. Reder, Madrid 1974 y 1975, Instituto de 
Estudios Fiscales.  

RODRÍGUEZ CAMPOMANES, P., Discurso sobre la educación popular de los 
artesanos y su fomento (1775), ed. de J. Reder, Madrid 1975, Instituto 
de Estudios Fiscales (encuadernado en un mismo volumen con el 
Discurso sobre el fomento de la Industria popular que lo precede).  

RODRÍGUEZ CAMPOMANES, P., Discurso sobre el fomento de la Industria 
popular, ed. facsimilar a cargo de J. M. Caso González, Oviedo 1979, 
Centro de Estudios del Siglo XVIII. 

ROMÁN GUTIÉRREZ, I., “Un capítulo de Historia de la novela española en el 
siglo XVIII: La novela ilustrada de Pedro Montengón”, en Philologia 
Hispalensis,  nº 4 (1989) 275-304. 

SEBOLD RUSELL, P., “Introducción” a la edición de La Poética de Luzán, 
Madrid, Cátedra, 2008. 

URZAINQUI, I., y RUIZ DE LA PEÑA, Á., Periodismo e ilustración en Manuel 
Rubín de Celis, Oviedo1983. 

VIVES, J. L., Tratado del socorro de los pobres, Valencia 1992, Vicent García 
Editores (facsímil del original del mismo título, Valencia, Benito Monfort, 
1781). 

 
 
ABREVIATURAS 
 

AEP: Apéndices sobre la educación popular. 
DEAF: Discurso sobre la educación de los artesanos y su fomento. 
DIP: Discurso sobre el fomento de la Industria popular. 
DMFIP:  Discurso sobre el modo de fomentar la Industria popular. 
LT: Lazarillo de Tormes. 
OD: Oda a Campomanes. 
OF: Odas de Filopatro. 
TSP: Tratado del socorro de los pobres.  





 
 

Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 

 

Pobreza y Balneoterapia 

Poverty and Balneotherapy 

 
José Mª MARTÍN DEL CASTILLO1 

Francisco RAMOS DÍAZ2 
 
 
Resumen: En el artículo se hace un analisis de la evolucion de la regulacion 
del acceso de los pobres al uso de las aguas y baños minero-medicinales a lo 
largo principalmente del siglo XIX, desde el Real Decreto de Fernando VII en 
1816 hasta el Real Decreto-Ley de 25 de abril de 1928; así como de las 
obligaciones respecto a los mismos por parte de los Médicos directores, 
propietarios y empleados de los balnearios. 
 
Abstract: The article analyzes the evolution of the regulation of the Access of 
the use of mineral-medicinal waters and baths mainly throughout the 19th 
century, from the Royal Decree of Ferdinand VII in 1816 to the Royal Decree-
Law of april, 1928; as well as the obligations regarding then by medical 
directors, owners, and employees of the spas. 
 

Palabras clave: Pobre, Balneoterapia, Tratamiento, manutención. 

Keywords: Poverti, Balneotherapy, Treatment, Maintenance. 

 
Recibido: diciembre 2024 

Aceptado: febrero 2025 
  

 
1 Investigador independiente. Doctor en Farmacia. Correo electrónico: 
josemariamdc@gmail.com 
2 Investigador independiente Especialista en Farmacia Hospitalaria. Farmacéutico. 



 
 

 
El uso del agua como remedio para curar o aliviar la enfermedad es 

conocido desde muy antiguo, y su empleo y consideración ha cambiado mucho 
desde entonces tras pasar por diferentes épocas que han oscilado del 
esplendor al olvido, del apogeo al ostracismo. 

 
El interés del fenómeno balneario se debe a su relación con distintos 

procesos de transformación y cambio: desde los relacionados estrictamente 
con la concepción científica de la medicina hasta los que tienen que ver con el 
inicio de las prácticas de ocio modernas3. 

 
Las practicas balnearias, desarrolladas esencialmente a lo largo del 

siglo XIX y primeras décadas del XX, en establecimientos y complejos 
urbanísticos situados en torno a las fuentes termales comienzan siendo una 
notable innovación médica, relacionada con la difusión de los usos higiénicos 
y con la preocupación creciente por el estado de salud de las poblaciones, 
concentradas en los ámbitos urbanos. Así, podemos considerar que, en el 
contexto social y científico de la época, los balnearios termales se presentan 
como una nueva terapia, como un nuevo tratamiento con fines curativos o 
profilácticos. En definitiva, como una reformulación del pensamiento médico 
tradicional que pasa a ser guiado por la observación y la experiencia. 

 
La moda termal surge inicialmente como recurso terapéutico y, a 

medida que avanza el siglo XIX, va evolucionando en relación con las nuevas 
ideas científicas asumidas por el discurso higienista. Estas ideas se apoyan 
sobre nuevos datos, esencialmente relacionados con los estudios 
epidemiológicos. 

 
Son estas concepciones científicas las que hacen que el recurso al 

balneario decimonónico represente un cambio sustancial con respecto a otro 
tipo de hábitos propios, ya que el uso del agua como medicamento natural es 
tan antiguo como la humanidad, pero el médico de principios del siglo XIX, 
confía en la vis medicatrix naturae, es decir en la fuerza saludable de la 
naturaleza. 

 
No es el objeto de estas líneas el hacer la historia de esta evolución con 

sus altibajos, ni siquiera una aproximación, pues se necesitaría mucho espacio; 
pero sí el de examinar como los pobres que lo han necesitado han tenido 
acceso a su uso. 

Es preciso insistir aquí, como opina Rodríguez Sanchez, ante las 
imágenes históricas del balneario como mero centro de ocio, que, antes del 
florecimiento de la farmacología como ciencia, las aguas mineromedicinales 
constituían uno de los remedios más útiles con los que se podía contar en la 

 
3 Un estudio sobre la evolución desde la concepción balneoterápica, fundamentada en 
las convicciones médicas y clínicas del uso de las aguas minero-medicinales, hacia 
establecimientos o centros de ocio, se puede leer en el artículo de GIL DE ARRIBA, C., 
“La difusión social y espacial del modelo balneario: de la innovación médica al 
desarrollo de las prácticas de ocio”, en Scripta Nova, Revista Electrónica de Geografía 
y Ciencias Sociales, Nº 69 (2000) 40. 



 
 

lucha contra las enfermedades. Por tanto, es necesario recuperar la memoria 
de esos enfermos pobres que acudían a los balnearios con los gastos de 
transporte y alojamiento costeados por sus ayuntamientos de origen o por 
instituciones caritativas4 y con gratuidad en la consulta médica y en el uso de 
las instalaciones balnearias dispuesta por las distintas disposiciones 
reguladoras de las aguas de baño; un tipo de agüistas que, si en el conjunto de 
España no llegaba al 15%, en algunas regiones y balnearios superaban 
ampliamente esos porcentajes siendo casi la cuarta parte de la concurrencia e 
incluso superior en localidades balnearias donde instituciones, entre cuyas 
misiones se encontrase favorecer a los bañistas pobres, remitían a las mismas 
durante la temporada de baños a personas que de otra manera nunca hubieran 
podido acudir. 

 
Por tanto, conviene reconsiderar la imagen mitificada del balneario como 

lugar de reunión de la burguesía decimonónica, para así ser capaces de ver la 
realidad de los menesterosos, en busca de curación y limosna, o la de los 
agüistas de la pequeña burguesía que acudían a modestos balnearios 
próximos a sus localidades de origen. El balneario ha sido una realidad plural y 
es necesario desterrar el prejuicio si queremos comprenderla5. 

Por lo que se refiere a nuestro país y remontándonos al siglo XV, fue la 
Reina Isabel quien en 1495 promulgo unas Ordenanzas encaminadas al buen 
uso de diversos baños como los de Graena y Alhama, que venían siendo 
visitados desde antiguo y ya gozaban de reconocimiento; disposición en la que 
concede la preeminencia de uso a los enfermos sin que por ello tuvieran que 
abonar ninguna tasa o estipendio de algún tipo. En este documento, que se 
conserva en el Archivo Histórico Municipal de Guadix, en su Ordenanza nº 64 
se puede leer: 

“Otrosí: con condición que si alguno viniese a bañarse a el dicho baño 
con necesidad de enfermedad, que trayendo cédula del Físico que de la 
tal persona no se pueda llevar derecho alguno aunque se bañe todas las 
veces qué necesidad toviere de se bañar y se bañare”. 

Esta deferencia con el enfermo necesitado que por indicación del galeno 
precisaba tomar las aguas y baños ha sido reiteradamente plasmada en la 
regulación de los baños que surge desde comienzos del siglo XIX, siglo en el 
que se regula el uso de las aguas mineromedicinales como recurso terapéutico 
que se había generalizado debido a distintos factores que confluyeron en el 
tiempo. Por un lado, el cambio sociológico y mental que supuso la revolución 
industrial6. Por otro, el avance producido en el terreno de la química, los 

 
4 Baste como ejemplo el Balnerario de Carlos III o de Trillo, que de acuerdo con lo 
publicado en el Anuario Oficial de las Aguas Minerales de España de 1876, en esa 
temporada recibió 848 bañistas de clase acomodada, 780 pobres y 7 de personal de 
tropa, lo que significa que el 47% de ellos eran pobres, de los cuales el 26% fueron 
remitidos por la Santa, Real y Pontificia Hermandad de Nuestra Señora del Refugio de 
Madrid. Anuario Oficial de las Aguas Mineras de España (Madrid), I (1876-1877) 285. 
5 RODRÍGUEZ SANCHEZ, J.A., “Agua que aún mueve molino: aproximación a la 
historia balnearia”, en Anales de Hidrología Médica, 2 (2007) 13. 
6 ROSA, Mª C. de la, y MOSSO, Mª A., “Historia de las aguas mineromedicinales en 
España”, en Observatorio Medioambiental, 7 (2004) 127. 



 
 

análisis que contribuyeron al estudio del agua y sus diversas propiedades; y en 
tercer lugar la implantación de las teorías higienistas. 

Así, fue precisamente en el siglo XVIII, en el marco de ese movimiento 
cultural que conocemos bajo la denominación de la Ilustración, cuando la 
curación mediante las aguas minerales empezó a estudiarse de forma científica 
como una rama más de la medicina. Dentro de esos planteamientos 
racionalistas que caracterizaron a esa centuria, distintos intelectuales y 
médicos se sintieron más atraídos por las ciencias útiles que por las puras 
especulaciones, publicando numerosos libros y tratados sobre la bondad de las 
aguas, tanto minerales como marinas. Pero, al mismo tiempo, no hay que 
olvidar los importantes avances que se produjeron en el campo de la química. 
Avances que contribuyeron decididamente a esta nueva valoración de las 
aguas termales, precisamente por los análisis de las mismas que tales avances 
permitieron. Dichos análisis posibilitaron la valoración de la calidad de las 
aguas y contribuyeron al conocimiento de las mismas con vistas al tratamiento 
de una u otra enfermedad. Por eso, Jerónimo Bouza ha afirmado que el 
desarrollo de la química produjo el mayor avance en el conocimiento de las 
aguas y sus efectos sobre el organismo7. 

 
Como culminación del gran interés médico y social que ya a principio del 

citado siglo tenían la utilización de las aguas minerales, Fernando VII dispuso 
por Real Decreto de 29 de junio de 18168, la creación del Cuerpo de Médicos 
Directores, en el que se regula el nombramiento, en cada uno de los principales 
baños del reino, de un “profesor de suficiente conocimiento de las virtudes de 
las aguas y de su aplicación y uso”. 

“La falta de semejantes personas es harto común en las aguas 
minerales de la Península; y esta consideración y la de sus fatales 
resultas afligen mi corazón. Para remediar un mal tan grave, y hasta 
tanto que las circunstancias me permitan realizar los planes que medito 
con la idea de mejorar en un todo este importante ramo, he venido en 
resolver que en cada uno de los baños más acreditados del Reino, se 
establezca un profesor de suficientes conocimientos de las virtudes de 
sus aguas, y de la parte médica necesaria para saber determinar su 
aplicación y uso. Estas plazas serán de fija e indispensable residencia: 
gozaran de la asignación de 5.000 rs. anuales pagados de los fondos de 
Propios y Arbitrios del pueblo inmediato a los baños y de los 
circunvecinos, con la obligación de asistir gratuitamente a los pobres que 
acudieren, y libertad de exigir sus obvenciones de los enfermos 
pudientes”. 

 
7 BOUZA, J., “La difusión de innovaciones científicas y el desarrollo de la 
balneoterapia: la incorporación de los procesos de la química”, en Scripta Nova, 
Revista Electrónica de Geografía y Ciencias Sociales, Nº 69 (2000). 
8 Gaceta de Madrid, Nº 83 (jueves 4 de julio de 1816) 701-702. 
Sin embargo, existe la leyenda de que el motivo que indujo al monarca a la creación 
del cuerpo de Médicos directores fue la caída que sufrió en el balneario riojano de 
Arnedillo al tomar los lodos para curar los dolores que padecía en una pierna, pues 
resbalo y a punto estuvo de sufrir un percance mayor y ser tragado por un volcán de 
lodos, PERUCHO, J., “Arnedillo, los lodos y Fernando VII”, en Historia secreta de 
Balnearios, Barcelona 1972. 



 
 

Texto en el que se aprecia la real voluntad y, por lo tanto, se ordena que 
los menesterosos que recurren al uso de las aguas y baños para recuperar, en 
todo o en parte, la salud perdida, sean atendidos de modo gratuito, sin 
necesidad de contrapartida o remuneración por su parte. 

Surge ahora como requisito imprescindible saber a qué nos estamos 
refiriendo cuando hablamos de pobres, pues el concepto de pobreza y el del 
sujeto que la padece no ha sido pacífico a lo largo de la historia, a menudo 
acusado de impreciso y laxo. No obstante, a fin de seguir avanzando 
aceptaremos que los pobres de solemnidad estaban reconocidos oficialmente 
como tales, y, por lo tanto, tenían derecho a la asistencia en los centros 
benéficos y acceder, en consecuencia a un socorro o ayuda benéfica9. El pobre 
de solemnidad lo es, fundamentalmente, por razones naturales que le impiden 
ganarse la vida. Se trata, sobre todo, de viudas y huérfanos, ancianos y 
enfermos, sin medios de fortuna y sin posibilidad de ganar un salario suficiente, 
siendo la pobreza el dramático corolario para la situación de estas personas. A 
esto se asimilaban aquellos que por su estado se encontraban en condiciones 
muy similares como los frailes mendicantes y el personal de tropa por decisión 
del Ministerio de la Guerra. 

A pesar de la evolución sufrida por los balnearios durante su época de 
esplendor hacía centros de ocio, en la mayoría de ellos seguía primando el 
concepto de tratamiento para alivio y cura de sus achaques, acudiendo a ellos 
pobres que Catedra Tomas cuantifica entre un 10 y un 15% de los bañistas que 
recibían los servicios gratuitamente10, pero que nosotros elevamos al doble, e 
incluso algo más, a juzgar, por los datos ofrecidos por las Memorias 
presentadas anualmente por los Directores Médicos y editadas cada año en los 
Anuarios Oficiales de las Aguas Minerales de España11, particularmente en los 
balnearios de Carlos III (Trillo) y en Archena. 

Las memorias presentadas anualmente por los Médicos directores 
dividían a los bañistas en tres categorías: acomodada, pobres y tropa, si bien, 
tampoco faltan críticas a la credibilidad de las estadísticas presentadas, pues 
éstas no recogían realmente la población de bañistas que concurrían al 

 
9 Son aquellos que obtenían “un certificado de pobreza expedido por el alcalde por el 
cura en que hacen constar que una circunstancia especial de enfermedad, adversidad 
familiar, o una carencia de bienes o trabajo, les privan de los recursos necesarios para 
vivir, al tiempo que están avecindados en un lugar y no pagan contribución”, CARASA 
SOTO, P., “Cambios en la tipología del pauperismo en la crisis del Antiguo Régimen” 
en Revista de Investigaciones Históricas: época moderna y contemporánea, 7 (1987) 
134-135. Generalmente se trataba de obreros poco escolarizados, un grupo de 
extracción popular cuya estancia en las termas se centraba en el agua y el reposo; 
acuden por las virtudes del agua, el ambiente tranquilo y, sobre todo, porque se lo 
manda el médico; pues para este segmento de la población las dolencias son una 
parte de sus preocupaciones y su estancia en el balneario tiene sentido y se desarrolla 
alrededor del agua. 
10 CATEDRA TOMAS, M., “El agua que cura”, en Revista de Dialectología y 
Tradiciones populares, Vol. LXIV (enero-junio 2009) 186. 
11 MARTÍN DEL CASTILLO, J. Mª, y RAMOS DÍAZ, F., “El ejercicio de aires, aguas y 
baños de la Real, Santa y Pontificia Hermandad de Nuestra Señora del Refugio y 
Piedad de Madrid”. Conferencia inédita pronunciada el 14 de noviembre de 2024 en la 
sede de la Hermandad. 



 
 

establecimiento, así generalmente el grupo que no se registraba era el 
constituido por los facultativos que acudían a tomar los baños: «en número que 
entre médicos, farmacéuticos, esposas, hijos o viudas, si no llega a un centenar 
cada año, de seguro no baja de ochenta»12. 

La diferente percepción, pues, del balneario estriba en que para las 
clases populares lo lúdico estaba subsumido en lo terapéutico y para la clase 
acomodada los aspectos terapéuticos eran más una excusa o justificación para 
un estilo de vida ocioso, lúdico y, en algunos casos, exclusivo. Para los 
segundos el agua es colateral, mientras que para los primeros es vital. 

La creación del cuerpo de Médicos directores fue contestada, llegando 
incluso a presentar en Cortes una propuesta de supresión de dotaciones y 
privilegios de los médicos directores, dando lugar a un acalorado debate que 
puso en juego la existencia del cuerpo. Los elementos en discordia 
fundamentalmente eran la dotación mensual, la que creían innecesaria por 
disponer los médicos de otros ingresos: visitas y papeletas y los abusivos 
derechos que se les concedían, en menoscabo de los demás médicos, incluso 
de las autoridades sanitarias y civiles locales13. 

Consecuencia lógica de este primer Real Decreto fue la publicación al 
año siguiente de un texto de desarrollo con el largo título de: Reglamento que a 
propuesta de la Real Junta Superior Gubernativa de Medicina, manda observar 
S. M. para la inspección, gobierno, uso y demás artículos convenientes y 
necesarios por el director é inspector, los directores particulares, los enfermos y 
los sirvientes de todas las aguas y baños minerales, de 6 de mayo de 181714; 
del que procede destacar:  

“Capítulo II: De los Directores particulares de Aguas Minerales. 

V. Antes de que ningún enfermo, sea de la clase que quiera, empiece a 
beber el Agua, bañarse &c., le exigirá el Médico Director una relación 
verbal, o bien una historia escrita de su mal, para que (con presencia de 
los conocimientos que éste le preste, y el examen del estado, situación 
del paciente, naturaleza del remedio a que se sujeta y demás) le permita 
dar principio al uso del Agua, o Baño bajo el método, por el tiempo y a la 
hora que le prescriba el Profesor, y no de otro modo. Mas cuando alguno 
de los concurrentes no se hallase en estado de sufrir la acción del 
remedio de que trata este Reglamento, el Médico Director se lo 
manifestara libre y francamente. 

VI. El Médico Director deberá visitar las veces que crea necesarias a 
todos los enfermos que se hallan allí bajo su cuidado, y lo hará con igual 
atención, cariño y esmero a los ricos que a los pobres. 

 
12 BOUZA VILA, J., “Los médicos de baños y la gestión balnearia en el caso de Caldes 
de Montbuy (Barcelona)”, en PUIVERT, J. M., y FIGUERAS, N. (coords.), Balnearios, 
verano y literatura, agua y salud en la España contemporánea, Madrid 2018, p. 207. 
13 BOUZA VILA, J., “Los médicos de baños y la gestión balnearia en el caso de Caldes 
de Montbuy (Barcelona)”, en Balnearios, verano y literatura, agua y salud en la España 
contemporánea, PUIVERT, J.M., y FIGUERAS, N. (coords.), Madrid 2018, pp. 200-
204. 
14 Madrid, Imprenta de Don Francisco de la Parte, 1817. 



 
 

XX. Los Médicos Directores de Baños cuidaran de que en el paraje 
donde estos, o las Aguas se hallen, y no haya Pueblo con Botica, se 
mande por el Juez, o Gobernador de aquel distrito que el Profesor de 
Farmacia más inmediato ponga a disposición del Médico con sus 
debidas formalidades la elección de remedios que este le señalase para 
socorrer cualquier caso grave y urgente que pudiese ocurrir; y el importe 
de aquellos deberán abonarlo los enfermos que los consumiesen, en el 
modo y por el medio que unos y otros sujetos conviniesen. 

Capítulo III: De los enfermos que concurren a tomar las Aguas, o Baños 
minerales. 

§ Primero. Ningún enfermo podrá beber el Agua de que aquí se trata, 
bañarse, entrar en la estufa, ni exponerse al chorro sin recibir del médico 
Director una papeleta firmada de este, que presentará cada interesado al 
Bañero para que lo admita a lo que aquella prevenga, y con arreglo a 
cuanto exprese su contenido relativamente a la hora, tiempo de 
duración, temple, &c. Si el Médico Director creyese necesario variar algo 
las notas de la papeleta, dará una nueva al enfermo que declare lo que 
juzgase oportuno. 

2. En el supuesto de que S. M. ha declarado desde luego que solo los 
pobres estén libres de pagar al Médico Director cuota alguna por la 
asistencia que este les haga, y queda dicha en el artículo 6 del capítulo 
2, estarán obligados todos los concurrentes acomodados, los pudientes 
y los que salgan de la esfera y porte de pobres en los baños a dar 
precisamente al Facultativo una gratificación arreglada a los servicios 
que este les hubiese prestado, a las circunstancias de cada cual, a la 
naturaleza del país en que se hallen, y a la costumbre que allí se siga. 

Capítulo IV: De los Bañeros y demás Sirvientes. 

§ Primero. Todos los empleados en el servicio de los Baños, estufas, 
chorros, &c. de las Aguas minerales estarán precisa y exclusivamente 
sujetos en lo relativo a estos puntos a los Médicos Directores. 

2. Ningún Bañero o Sirviente de otra clase podrá por pretexto ni de manera 
alguna alterar en lo más pequeño el plan anotado por el Médico Director 
a cada enfermo en la papeleta que le ha de presentar, según se ha dicho 
en el artículo 1 del capítulo 3. 
 

3. Cuando un Bañero, o Sirviente cualquiera se excediese de lo que el 
Médico Director le hubiese prevenido, bien sea en la exacción de las 
papeletas, en admitir a los enfermos a otras horas que las determinadas 
por el facultativo; detener, o disminuir la cantidad de Agua mineral para 
los usos respectivos, criticar en lo mas pequeño las disposiciones del 
Médico Director, &c., será reconvenido por este su Jefe inmediato una 
vez con prudencia y suavidad. Si reincidiese el Sirviente en las faltas 
porque ha sido reprendido, invocara para su corrección el Médico 
Director la autoridad y mediación del Juez, o Gobernador del territorio a 
que pertenezca el Agua mineral, o del sujeto por quien estuviese puesto 
aquel allí. Cuando por último hiciese la conducta del Bañero necesario 
un tercer paso, será este el despedirle para siempre del Establecimiento 



 
 

el Juez, el Gobernador, o el dueño del Baño de quien dependiese el 
referido Sirviente en unión y de acuerdo con el Médico Director”. 

El epígrafe XX del Capítulo II se ocupa de la necesidad de contar con 
una botica que pueda suministrar aquellos medicamentos necesarios para 
atender a la población de bañistas, pero no en todos los lugares donde había 
una estación termal la había. Contar con una botica en el pueblo era tan 
importante como disponer de médico y cirujano, pues hemos de pensar que 
muchos medicamentos, la gran mayoría, pues estamos en el primer tercio del 
siglo XX, se preparaban en las boticas por el farmacéutico, y desplazarse a una 
ciudad o población, por muy cercana que estuviera, que dispusiera de una y 
hacerse con la medicación necesaria no era llegar y besar el santo, sino que 
había que esperar a que prepararan lo recetado por el galeno, lo cual requería 
de su tiempo, particularmente determinadas preparaciones de compleja 
elaboración. 

Además, se ha de tener en cuenta que era también obligación de los 
boticarios el atender a los pueblos o núcleos de población aledaños, 
normalmente con poca población y nunca en número mayor de seis; y esto es 
lo que pretende la disposición que analizamos con un plus añadido, pues no se 
trata solo de que abastezca al balneario, sino que éste contara con un depósito 
o botiquín a elección del médico director, con las formalidades exigidas, para lo 
cual contara con la anuencia del Juez o del Gobernador de la zona. Los 
medicamentos que conformaban el citado deposito eran decididos por el 
médico, tal era el poder y discrecionalidad de la que gozaba el recientemente 
creado por estas disposiciones cuerpo de médicos directores de baños, con el 
fin de atender eventualmente casos graves y urgentes que pudieran 
presentarse. Esto conllevaba, además, el establecimiento de un acuerdo sobre 
el sistema de cobro por el boticario de los medicamentos consumidos, que 
corría a cargo del paciente15. 

Se observa como los boticarios, al igual que sucediera con los médicos y 
cirujanos, debían atender a los anejos, que contribuían al pago de los haberes 
del titular, pago que solía hacerse del fondo de propios del municipio, en dinero 
o en especie. 

Once años mas tarde se publicaba el Reglamento de los baños y aguas 
minerales del Reino, aprobado por S. M. en 7 de octubre de 182816: Nuevo 
reglamento que a propuesta de la Real Junta Superior Gubernativa de 
Medicina y Cirugía manda observar S. M. para la inspección, gobierno, uso y 
demás artículos convenientes y necesarios por el director é inspector general, 
los directores particulares, los enfermos, dueños, administradores, 
mayordomos, o arrendatarios de los establecimientos, bañeros y demás 
sirvientes de todas las aguas y baños minerales de España, que es una 
refundición del anterior: 

 
15 En el anuncio de Santa Gadea del Cid (Santagadea en el anuncio), colindante a la 
provincia de Ávila, en el camino real que dirige de Burgos a Bilbao, poco después del 
levantamiento de Madrid, las dotaciones de boticario y médico eran de 400 ducados 
pagados en dinero o en especie (trigo) “como mejor acomode, y además dos 
comunidades de religiosas, aguas y baños titulados de Besantes”, Gaceta de Madrid. 
Nº 84 (12 de julio de 1808) 789-790. 
16 Madrid, Imprenta de Don Pedro Sanz, 1828. 



 
 

“Capitulo II: De los Directores particulares de aguas minerales. 

5. Antes de que ningún enfermo, sea de la clase que quiera, empiece a 
beber el agua, bañarse &c., le exigirá el Director una relación verbal, o 
bien una historia escrita de su mal, para que con presencia de los 
conocimientos que este le preste, y el examen del estado, situación del 
paciente, naturaleza del remedio a que se sujeta y demás, le permita dar 
principio al uso del agua, o baño bajo el método, por el tiempo y a la 
hora que le prescriba el profesor, y no de otro modo. Mas cuando alguno 
de los concurrentes no se hallase en estado de sufrir la acción del 
remedio de que trata este reglamento, el Director se lo manifestara libre 
y francamente; y sea que le aconseje lo uno o lo otro, por esta consulta 
que debe proceder indispensablemente el uso de los baños y aguas 
minerales, deberán todos los enfermos que no sean pobres satisfacerle 
diez reales de vellón. 

6. El Director deberá visitar las veces que crea necesario a todos los 
enfermos que se hallan allí bajo su cuidado, y lo hará con igual atención, 
cariño y esmero a los ricos que a los pobres. 

20. Los directores de baños cuidaran de que en el paraje donde estos, o 
las aguas se hallen, y no haya pueblo con botica, se mande por el Juez, 
o Gobernador de aquel distrito, que el profesor de Farmacia más 
inmediato ponga a disposición del facultativo director con sus debidas 
formalidades la colección de remedios que este le señale para socorrer 
cualquiera caso grave y urgente que pudiese ocurrir; y el importe se 
aquellos deberán abonarlos los enfermos que los consumiesen, en el 
modo y por el medio que unos y otros sujetos convinieren 

Capitulo III: De los enfermos que concurren a tomar las aguas o baños  
minerales. 
 
§. I. Ningún enfermo podrá beber el agua de que aquí se trata, bañarse, 
entrar en la estufa, ni exponerse al chorro sin recibir del director una 
papeleta firmada de este, que presentará cada interesado al bañero para 
que lo admita a lo que aquella prevenga, y con arreglo a cuanto exprese 
su contenido relativamente a la hora, tiempo de duración, temple &c. Si 
el facultativo director, por los efectos que vaya observando en las visitas 
que haga a los enfermos, creyese necesario suspender el uso de este 
remedio, recogerá las papeletas que les hubiere dado gratis; y si tuviere 
por conveniente continuarlo bajo de esta forma y variar algo las notas de 
la papeleta, dará una nueva al enfermo que declare lo que juzgase 
oportuno. 
 

2. En el supuesto de que S. M. ha declarado desde luego que solo los 
pobres estén libres de pagar al director cuota alguna por la asistencia 
que este les haga y queda dicha en los §§. 5, 6 y 7 del cap. 2, estarán 
obligados todos los concurrentes acomodados, los pudientes y los que 
salgan de la esfera y porte de pobres en los baños, a dar precisamente 
al facultativo una gratificación arreglada a los servicios que este les 
hubiese prestado, a las circunstancias de cada cual, a la naturaleza y a 
la costumbre que allí se siga. 



 
 

Capítulo V: De los bañeros y demás sirvientes. 

§. I. Todos los empleados en el servicio de los baños, estufas, chorros 
&c. de las aguas minerales estarán precisa y exclusivamente sujetos en 
lo relativo a estos puntos a los directores; y nadie podrá sin su anuencia 
y consentimiento ejercer el oficio de bañero, intervenir en los baños, o 
propinar el agua a los enfermos de manera alguna. 

2. Ningún bañero o sirviente de esta clase podrá por pretexto ni de modo 
alguno alterar en lo más pequeño el plan anotado por el director a cada 
enfermo en la papeleta que le ha de presentar según se ha dicho en el 
art. I.ᵒ. cap. 3.ᵒ; y aunque alguna vez baste el hábito de los bañeros para 
fijar la temperatura del agua, no pudiendo dejarse al caso un punto de 
tanto interés, no les será permitido fiarse nunca de su tacto para graduar 
el baño, sino que deberán arreglar indispensablemente por el 
termómetro los grados de calor indicados en cada papeleta. 

3. Cuando un bañero, o sirviente cualquiera se excediese de lo que el 
director le hubiese prevenido, bien sea en la exacción de las papeletas, 
o bien en admitir a los enfermos a otras horas que las destinadas por él, 
detener o disminuir la cantidad de agua mineral para los usos 
respectivos, criticar en lo más pequeño las disposiciones del director &c., 
será reconvenido por este su jefe inmediato una vez con prudencia y 
suavidad. Si reincidiere el sirviente en las faltas por que ha sido 
reprendido, empleara el director para su corrección las medidas que 
juzgue más eficaces; y si, a pesar de esta diligencia, perseverase en los 
mismos defectos, o por su conducta llegare a desmerecer de cualquier 
modo su confianza, lo despedirá para siempre del establecimiento, y 
pondrá otro en su lugar. 

5. Los bañeros tendrán en su poder la llave de los baños para cuidar de su 
preparación y limpieza […]; y en recompensa de su trabajo percibirán de 
estos los derechos que tuvieren señalados en el arancel; pero no podrán 
exigir nada de los enfermos que sean pobres, debiendo servirles con el 
mismo esmero y cuidado que a los ricos, y admitirlos en los mismos 
baños en que se bañaren estos, siempre que no hubiere otros 
expresamente destinados para ellos. 

6. En los puntos de aguas minerales en que haya algún hospital, o edificio 
particular de baños destinados especialmente para administrar este 
remedio a los pobres, el director cuidara de que, sin gravamen de estos, 
sean remunerados los trabajos del bañero que nombre para este 
establecimiento […]”. 

Al tratarse de una refundición, las concordancias y analogías son 
muchas, observándose si embargo pequeñas adiciones o matizaciones 
añadidas en orden a aclarar el contenido de alguno de los artículos y facilitar su 
aplicación. Así, por lo que a nosotros respectan en el punto 5 del capítulo II, 
relativo a la conveniencia o no de tomar esas aguas o baños, así como la forma 
de beberlas o tomarlos, introduce unas líneas para indicar que el bañista 
deberá abonar la cantidad de 10 reales, a excepción de los enfermos pobres. 

 



 
 

En el capítulo V, relativo a los bañeros y sirvientes asiente 
inequívocamente que solo podrán ejercer estas funciones las personas 
nombradas para ello por los médicos directores, y no otros, estando en todo 
supeditados a lo que éstos dispusieren; debiendo verificar objetivamente la 
temperatura del agua con la ayuda de los termómetros para ello dispuestos y 
en el caso de incorrecto cumplimiento de sus obligaciones será amonestado, 
incluso despedido por el médico si se produjere una tercera reincidencia en la 
misma falta, sin necesidad de intervención del Juez, del Gobernador o de los 
dueños del establecimiento como se disponía en la anterior regulación.  

 
Seis años después, en 1834, fue modificado para dar lugar al 

Reglamento para la dirección y gobierno de los baños y aguas minerales del 
Reino17, del que cabe destacar:  

“Capítulo II: De los Directores de baños y aguas minerales. 

Art. 25. Antes de que ningún enfermo, sea de la clase que quiera, 
empiece a beber el agua, bañarse &c., le exigirá el Director relación 
verbal o historia escrita de su mal, para que con presencia de los 
conocimientos que por ellas adquiera, del examen que haga del estado y 
situación del paciente, de la naturaleza del remedio a que va a sujetarse, 
y de las demás circunstancias que debe tomar en consideración, le 
permita el uso del agua o baño bajo el método, por el tiempo y a la hora 
que le prescriba, y no de otro modo, o le manifieste franca y libremente 
no se halla en estado de sufrir la acción de este remedio. A su uso debe 
preceder indispensablemente esta consulta y cualquiera que sea el 
dictamen del Director, deberán todos los enfermos que no sean pobres 
satisfacerle diez reales de vellón. 

Art. 26. Los Directores visitarán las veces que crean necesario a todos 
los enfermos que concurran al Establecimiento, y lo harán con igual 
atención, cariño y esmero a los ricos que a los pobres. 
 
Capítulo III: De los enfermos que concurren a usar las aguas y baños 
minerales. 

 
Art. 48. Habiendo declarado S. M. que solo los pobres están exentos de 
pagar cuota alguna al Director por la asistencia que les preste conforme 
a los artículos 25, 26 y 27, los concurrentes acomodados , los pudientes, 
y todos los que salgan de la esfera y porte de pobres en los baños están 
obligados a dar precisamente al Director una gratificación arreglada a los 
servicios que les hubiese hecho, a las circunstancias de cada individuo, 
a la naturaleza del país en que se hallen, y a la costumbre que en él se 
siga. 

Capítulo V: De los bañeros y demás sirvientes. 

Art. 60. Los bañeros tendrán en su poder la llave de los baños, para 
cuidar de su preparación y limpieza, e impedir que nadie use de este 
remedio a horas intempestivas y fuera de las señaladas por el Director, 
en las cuales deberán hallarse siempre presentes para administrarlo a 

 
17 Madrid, Imprenta de Don Pedro Sanz, 1834. 



 
 

los enfermos y servirles en todo lo que sea necesario y concerniente al 
uso de los baños. En recompensa de su trabajo percibirán de aquellos 
los derechos que tuvieren señalados en el arancel de que trata el 
artículo 5418 y nada exigirán de los enfermos que sean pobres, aunque 
los han de servir con el mismo esmero y cuidado que a los ricos, si no 
hubiere otros expresamente destinados al efecto.  

Art. 61. En los puntos de aguas minerales en que haya algún hospital o 
edificio particular de baños destinados especialmente para administrar 
este remedio a los pobres, cuidara el Director de que sin gravamen de 
estos, sean remunerados los trabajos del bañero que nombre para 
semejante establecimiento; y si sus rentas fueren cortas y no alcanzasen 
para dotar esta plaza, el Director se pondrá de acuerdo con el 
administrador o mayordomo respectivo, y en unión con la justicia o 
autoridad del territorio, dispondrán lo más conveniente para realizar la 
dotación indicada”.  

 De esta disposición cabe señalar la novedad que en el artículo 60 del 
capítulo del capítulo V establece el derecho de percibir una cantidad, que resta 
sin fijar, por el hecho de administrar los baños y cualquier otro servicio que 
prestasen a los enfermos en aras del correcto cumplimiento del régimen 
ordenado por el médico; quedado exceptuados de esta obligación los bañistas 
pobres, de la misma manera que estaban exentos de abonar al médico la 
cantidad de 10 reales por la consulta inicial, tal y como consta en el artículo 25 
del capítulo II. 

Por último, hace referencia a aquellos balnearios que contasen con 
algún hospital o edificio dentro del conjunto de todos ellos dedicado 
particularmente a atender a los pobres, como era el caso, por ejemplo, de los 
Baños de Carlos III o de Trillo19, que la remuneración de los bañeros y 
sirvientes que los atendieran no recayese sobre ellos, de manera que si los 
recursos disponibles fuesen insuficientes, buscaran los directores la forma de 
materializar la dotación necesaria de acuerdo con el administrador o 
mayordomo del establecimiento. 

En el desarrollo cronológico que vamos desarrollando, antes de abordar 
la Ley sobre el Servicio General de Sanidad, conviene abrir un paréntesis para 
hacer referencia a las dos leyes que se habían aprobado en materia de 

 
18 Artículo 54: Los administradores o arrendatarios de los establecimientos de baños y 
aguas minerales tendrán en ellos la intervención y facultades que sus dueños les 
concedieren para cuidar de su conservación y cobrar de los concurrentes los derechos 
que estén señalados por cada baño, estufa o chorro que tomaren, y los que le 
corresponda por razones de hospedaje, alimentos, camas y demás utensilios, todo con 
arreglo a los precios de un arancel, que la justicia o autoridad del territorio(si no fuere 
la propietaria del establecimiento) formara cada año al comenzar la temporada, 
señalando con acuerdo del Director los derechos que correspondan a los bañeros por 
el trabajo de administrar los baños y demás servicios que prestasen a los enfermos. 
19 Los Baños de Trillo contaban con un hospital fundado por D. Miguel María de Nava 
y Carreño, Caballero de la Orden de Calatrava, del Consejo de S. M. y Decano del de 
Castilla y Cámara, que contaba con dos habitaciones, una para hombres y otra para 
mujeres, que disponía de sus propias Constituciones 



 
 

beneficencia, la primera de 182220 que abogaba por un sistema centralizado de 
asistencia y que no llego a ponerse en práctica básicamente por falta de 
recursos, y la segunda de 184921 caracterizada por una marcada 
descentralización y poner el acento sobre el papel de los municipios, 
disposición que fue objeto posteriormente de un amplio reglamento de 
desarrollo22,23. 

Como consecuencia de toda una serie de factores socio-sanitarios surge 
la Ley sobre el Servicio General de Sanidad de 28 de noviembre de 185524, 
fruto fundamentalmente de los sucesivos ataques epidémicos y de las 
emergentes teorías higienistas, la cual dedica el capítulo XVII a los baños y 
aguas minerales de una manera generalista como corresponde a este rango de 
disposiciones: 

“Art. 96. Los establecimientos de aguas y baños minerales están bajo la 
inmediata inspección y dependencia del Ministerio de la Gobernación. 
Un reglamento especial, que publicara el Gobierno, oyendo antes al 
Consejo de Sanidad, marcara las bases por que deban regirse estos 
establecimientos, su clasificación, las circunstancias, calidad y 
atribuciones de los profesores, así como las obligaciones y derechos de 
los dueños de estos establecimientos. 

Art. 97. Hasta la aprobación y publicación del nuevo reglamento, regirá 
el de 3 de febrero de 1834 y las disposiciones superiores que están 
vigentes”. 

Esta Ley no aporta ninguna novedad salvo el anuncio de que el 
Gobierno aprobara y publicara un nuevo reglamento por el que en el futuro 
deberán regirse los balnearios25, al mismo tiempo que declara la vigencia del 
anterior reglamento que ya hemos comentado, de manera que fue larga la 
vigencia de esta disposición, 34 años, pues la siguiente regulación la constituye 
el Reglamento Orgánico para los establecimientos de aguas Minerales, de 

 
20 Reglamento General de Beneficencia pública, decretado por las Cortes 
extraordinarias de 27 de diciembre de 1821, y sancionado por Su Majestad. Impreso 
en Pablo Miñón. En León, 1822 
21 Ley General de Beneficencia, de 20 de junio de 1849. Gaceta de Madrid. Nº. 5398, 
domingo, 24 de junio de 1849. 
22 “Reglamento general para la ejecución de la Ley de Beneficencia de 20 de junio de 
1849”, en Gaceta de Madrid, Nº 6537 (domingo 16 de mayo de 1852). 
23 Sin embargo, esto no es óbice para que los miembros de las Juntas de Beneficencia 
sean conscientes de la importancia de los baños, de manera que, por ejemplo, en 
1862 el Secretario de la Junta del 3.er Distrito de Beneficencia de Madrid, se dirige a la 
Real, Santa y Pontificia Hermandad de Nuestra Señora del Refugio y Piedad de 
Madrid con el fin de llegar a un acuerdo sobre la posibilidad del traslado y estancia en 
los baños de Trillo de aquellos pobres a los que dicha Junta socorre con una cantidad 
a ese fin, contestando la Junta Directiva no poder acceder a ello por no disponer en la 
Villa de Trillo de local suficiente para albergar a todos los pobres enfermos que por su 
cuenta pretende remitir aquel Distrito de Beneficencia, ni disponer tampoco medios de 
transporte para su conducción. 
24 Gaceta de Madrid, Nº 1068 (7 de diciembre de 1855). 
25 No fue solamente éste el único compromiso adquirido por el Gobierno en este texto, 
pues también se comprometía a publicar otros sobre los médicos forenses, la higiene 
pública o los partidos médicos de la Península, entre otros. 



 
 

fecha 11 de marzo de 186826. Amplio texto constituido por 121 artículos más 
otro adicional, en el que se observan novedades, como la obligación de 
disponer de una habitación donde disponer un hospital para los pobres con el 
número de camas suficientes. 

“Capítulo IV: De la toma de posesión, derechos, sueldos y emolumentos, 
premios y castigos é insignias de los Médicos-directores. 

Art. 74. Los Médico-directores percibirán 2 escudos de cada una de las 
personas que concurran al establecimiento a tomar aguas o baños por la 
consulta a la que se refiere el art. 88. 

Art. 76. Los individuos de la clase de tropa de todos los institutos del 
ejército abonaran al Médico-director 600 milésimas de escudo por 
consulta y cualquier otra asistencia facultativa. 

Art. 77. Los pobres de solemnidad que concurran a las aguas y baños 
minerales, justificando su pobreza por certificación del Alcalde y Cura 
párroco del pueblo de su residencia habitual, no abonaran cantidad 
alguna por la asistencia facultativa, aun cuando vayan socorridos por 
sociedades benéficas. 

Capítulo V: De las atribuciones y deberes de los Médicos-directores. 

Art. 87: Los médicos-directores de los establecimientos de aguas 
minerales, como jefes inmediatos de los mismos, tendrán las 
atribuciones siguientes: […] 3ª. Obligar al dueño del establecimiento a 
que haya el mayor aseo y ventilación en las enfermerías y hospitales 
para pobres. 

Art. 88. Los Médicos-directores de las aguas minerales tendrán las 
obligaciones siguientes: 

6.ª Establecer horas de consulta diaria en su despacho, con arreglo a las 
necesidades del establecimiento, celebrando también otra diaria y 
gratuita para los pobres. 

10. Asistir gratuitamente a los pobres de solemnidad. 

Art. 92. A la Memoria acompañaran los Médicos-directores dos estados: 

Uno comprenderá el número de bañistas que hayan concurrido al 
establecimiento… (modelo núm. 1.ᵒ). 

Capítulo VI: De los dueños, administradores o arrendatarios de los 
establecimientos de aguas minerales y de los bañeros y demás 
sirvientes. 

Art. 102. Facilitaran gratuitamente las aguas a los individuos de tropa de 
todos los institutos del ejército y a los pobres de solemnidad. 

Art. 106. Tendrán una habitación destinada para hospital de pobres con 
un número de camas proporcionado a sus necesidades. 

 
26 Gaceta de Madrid, Nº 78 (miércoles 18 de marzo de 1868). 



 
 

Art. 114. Recibirán los bañeros por sus servicios durante la temporada 
600 milésimas de escudo de cada bañista, excepto de los individuos de 
tropa de todos los institutos, que solo abonaran 400, y de los pobres de 
solemnidad, que están dispensados del abono de cantidad alguna”. 

La información que exige el art. 92 que aporten los Médicos directores 
sobre los bañistas que concurren al balneario, que debía presentarse de 
acuerdo con el modelo núm. 1.,ͦ es idéntico al modelo núm. 2 contenido en el 
Reglamento provisional de baños y aguas minerales de 1871, que 
reproducimos más adelante. Sin embargo, obviamos la segunda de las 
informaciones requeridas por referirse a la presencia en estos establecimientos 
de no bañistas. 

La tarifa de la consulta inicial del Médico director queda fijada en dos 
escudos, unos 32 reales, más del doble que en la regulación anterior de 1834, 
de los que el personal de tropa, fueren del arma que fueren, asimilados en su 
día a los pobres, debían abonar 600 milésimas (art. 76), equivalente a algo más 
de tres maravedís, quedando, como hasta ahora, exentos de pago los pobres 
de solemnidad, como explícitamente se indica en los apartados 6 y 10 del 
artículo 88 que debían acreditar su condición mediante el correspondiente 
documento firmado por el Alcalde o el Cura Párroco de su lugar de 
procedencia. 

Respecto de los bañeros, establece un estipendio de 600 milésimas de 
escudo, que quedan reducidos a 400 para el personal de tropa, obligación de la 
que están exentos los pobres de solemnidad; si bien las aguas, tanto de bebida 
como de baño, les serán administradas a ambos colectivos de forma gratuita  

Con posterioridad, dado el abuso llevado a cabo por numerosos pobres 
que presentaban falsas credenciales sobre su condición de menesteroso de 
solemnidad, fruto de la picaresca  profundamente enraizada en la sociedad 
española, se hizo necesario la adopción de medidas al respecto con la 
publicación este mismo año de una Real Orden, aprobada el 17 de junio, por el 
Ministerio de la Gobernación referente a Beneficencia y Sanidad con el fin de 
“evitar que el beneficio concedido a los pobres de solemnidad se haga 
extensivo a otras personas que cuentan con recursos para sobrellevar estos 
gastos, por expedirse informes inexactos en cuanto a la pobreza de los 
enfermos”27: 
 

“La REINA (Q. D. G.) se ha servido determinar que estando derogado 
por el actual reglamento de baños todo lo anteriormente dispuesto sobre 
aguas minerales, y siendo hoy por lo tanto dicho reglamento única 
legislación a que hay que sujetarse, los Alcaldes como delegados de la 
suprema Autoridad en los pueblos, y los Párrocos como modelos que 
deben de ser de verdad y de justicia, son los encargados de secundar al 
Gobierno, expidiendo con una perfecta conciencia certificados de pobre 
tan solo a aquellos que se hallen comprendidos bajo este concepto en la 
lista que debe existir para la asistencia gratuita de los titulares en cada 
uno de los partidos médicos de la Península; exigiéndose por este 
ministerio la responsabilidad consiguiente a los contraventores en el 

 
27 Gaceta de Madrid, Nº 1900 (miércoles 8 de julio de 1868). 



 
 

caso de que se verifique alguna infracción de lo que se dispone, y 
autorizando a este fin a los Médicos-directores de baños y a los 
propietarios de los establecimientos para poner en conocimiento del 
Gobernador de la respectiva provincia en que presten los servicios, y dar 
cuenta a la Dirección general del ramo de cuantas faltas se cometan en 
este sentido, debiendo entenderse entre sí los Gobernadores hasta 
probar la verdad de las faltas y elevarlo en su dia a este Ministerio para 
la resolución que convenga adoptar. 
 

De Real orden lo digo a V. S. para los efectos correspondientes. 
Dios guarde a V. S. muchos años. Madrid 17 de junio de 1868. 

 
González Bravo, Ministro de Gobernación”. 
 

 
En este mismo año, se publicaba el Real Decreto por el que se aprobaba 

el Reglamento para la asistencia de los pobres y organización de los partidos 
médicos de la Península28, aprobado el 11 de marzo y presentado por el 
ministro de la Gobernación, González Bravo; en el que constaba quién debía 
ser considerado como pobre:  

“Art. 4.ᵒ Serán considerados como pobres para los efectos de este 
reglamento: 

1. Los que no contribuyan directamente con cantidad alguna al Erario, ni 
sean incluidos en los repartos para cubrir los gastos provinciales y 
municipales. 

2. Los que vivan de un jornal o salario eventual. 
3. Los que disfruten un sueldo menor que el jornal de un bracero en la 

localidad respectiva. 
4. Los que en concepto de parientes formen parte de la familia de un 

vecino pobre y vivan en su compañía. 
5. Los espositos que se lacten en las respectivas jurisdicciones por cuenta 

de la Beneficencia 
6. Los acogidos en los Hospitales o en casas de Misericordia y de 

Espositos que carezcan de Facultativos; y  
7. Los desvalidos que accidentalmente o de tránsito se hallen en el 

pueblo”. 
 

El comentado Reglamento de baños de 11 de marzo de 1868 fue 
derogado mediante un decreto del Gobierno Provisional el 30 de diciembre 
siguiente, lo que dio lugar a la edición al año de reglas por las que 
provisionalmente habrían de regirse los establecimientos de aguas minerales. 
El decreto hecho público por el Ministerio de la Gobernación por el que se 
aprobaban éstas disposiciones, dice en su inciso 4.ᵒ:  

“que derogado o en suspenso el reglamento de 11 de marzo de 1868 
hasta tanto que sus disposiciones le pongan en armonía con la ley 
orgánica de sanidad, cuya reforma ha de presentar a las Cortes 

 
28 Gaceta de Madrid, Nº 74 (sábado, 14 de marzo de 1868). 



 
 

Constituyentes el poder ejecutivo, regirán provisionalmente las reglas 
que he venido en aprobar y a continuación se insertan”. 

Este decreto fue aprobado el quince de marzo de mil ochocientos 
sesenta y nueve, siendo ministro de Gobernación, Práxedes Mateo Sagasta29,  

 

“Reglas por las que provisionalmente habrán de regirse los 
establecimientos de aguas minerales. 

Regla 8.ª Los médicos-directores, a más de los deberes comprendidos 
en la regla 3.ª, tiene el de prestar gratis los auxilios de su profesión a los 
pobres de solemnidad que, en concepto justificado de tales, acudieren a 
los establecimientos. 

Por las consultas de los demás bañistas devengaran los 
honorarios que al presente vienen percibiendo 

Los individuos de la clase de tropa y Guardia Civil seguirán 
gozando el beneficio que venían disfrutando en la cuota de la consulta 
cuando ésta se hiciere al médico-director”. 

Dada la precariedad o provisionalidad de éstas, que no daban respuesta 
a todas las cuestiones, durante el reinado de Amadeo de Saboya y Ministro de 
Gobernación Manuel Ruiz Zorrilla, se aprobó el Reglamento Provisional de 
Baños y Aguas Minerales el 28 de septiembre de 187130, decreto en que se 
dispone que: 

“Capítulo IV: De la toma de posesión, derechos, sueldos y emolumentos, 
premios y castigos de los Médicos Directores. 

Art. 45. Los Médicos Directores percibirán 5 pesetas de cada una de las 
personas que concurran al establecimiento por la consulta a que se 
refiere el art. 54. 

Igualmente percibirán 2 pesetas 50 céntimos por la expedición de la 
papeleta a la que se refiere el art. 56. 

Art. 46. Queda prohibido a los Médicos Directores el percibo de otros 
honorarios, excepto por la asistencia particular que presten a los que 
hallándose en el establecimiento demanden sus servicios. 

Art. 47. Los individuos de la clase de tropa y Guardia Civil abonaran al 
Médico Director una peseta 50 céntimos por consulta. 

Art. 48. Los Médicos Directores prestaran gratis los auxilios de su 
profesión a los pobres de solemnidad que concurran a las aguas y baños 
minerales, justificando su pobreza por certificación del Alcalde y Cura 
párroco del pueblo de su residencia habitual, aun cuando vayan 
socorridos por sociedades benéficas. 

 
29 La Época, periódico político y literario, viernes, 19 de marzo de 1969. Parte Política. 
El Boletín de las Cortes, p. 2, en La Correspondencia de España, Diario Universal de 
Provincias. Eco imparcial de la Opinión y de la Prensa. 
30  Gaceta de Madrid, Nº 276 (martes 3 de octubre de 1871). 



 
 

Capítulo V: De las atribuciones y deberes que corresponden a los 
Médicos Directores, y asimismo a los demás Facultativos que presten su 
asistencia en los establecimientos de aguas minerales. 

Art. 54. Los Médicos Directores de las aguas minerales tendrán las 
obligaciones siguientes: 

5. Establecer horas de consulta diarias en su despacho, celebrando 
también otra diaria y gratuita para los pobres. 

6. Extender una papeleta para cada enfermo, designando en ella los días y 
horas en que debe tomar las aguas y baños, expresando en la misma si 
hace uso del agua con arreglo al consejo del Director del 
establecimiento, o siguiendo el de otro Médico. En el segundo caso 
deberá recoger el duplicado a que se refiere el art. 57. 

7. Asistir gratuitamente a los pobres de solemnidad”.  

Los apartados 10 y 12 de este artículo establecen la obligación a los 
Médicos Directores de la elaboración de información sobre los bañistas que 
concurren al balneario, de acuerdo con los modelos que constan al final del 
texto legislativo.  

“Capítulo VI: De los dueños, administradores o arrendatarios de los 
establecimientos de aguas minerales, y de los bañeros y demás 
sirvientes. 

Art. 64. En virtud de su derecho fijaran los precios que tuvieren por 
conveniente para cada baño, estufa, chorro, habitaciones, camas, 
alimentos &c. Sin embargo, estarán obligados a presentar al Gobernador 
de la provincia 15 días antes de la temporada una tarifa de los precios 
que hayan de abonarse por los indicados servicios. 

Esta tarifa, con el V.ᵒ Bᵒ del Gobernador, se fijará en un sitio público del 
establecimiento para conocimiento de los concurrentes al mismo, y no 
podrá variarse en aquella temporada. 

Art. 68 Facilitaran gratuitamente las aguas a los individuos de tropa de 
todos los institutos del ejército y a los pobres de solemnidad. 

Art. 69. Cuidaran de que haya en los establecimientos una botica a 
cargo de un Farmacéutico, si no existiese otra en los pueblos en que 
aquellas radiquen, o a distancia menor de tres kilómetros. 

En los establecimientos de tercera clase bastara que haya un botiquín 
con las medicinas que determine el Subdelegado del partido. 

Art. 70. Tendrán una habitación destinada para hospital de pobres con 
un número de camas proporcionado a sus necesidades. 

Art. 74. Los bañeros, sirvientes y enfermeros de ambos sexos serán 
nombramiento del propietario del establecimiento, dependiendo del 
Médico Director en todo lo que se relaciones con el servicio facultativo. 

Art. 79. recibirán los bañeros por sus servicios durante la temporada una 
peseta 50 céntimos de cada bañista. 



 
 

Se exceptúan de esta disposición los individuos de tropa de todos los 
institutos que solo abonaran una peseta, y los pobres de solemnidad que 
disfrutaran gratis de este servicio”. 

Tras el artículo adicional, que hoy denominaríamos Disposición 
derogatoria, constan los modelos de información sobre los bañistas prevista en 
el citado artículo 54: 

 
 

Modelo núm. 1º 
 

ESTABLECIMIENTO DE AGUAS MINERALES DE…...........     PROVINCIA DE………. 
 

Estado de los enfermos concurrentes al mismo 
 

ENFERMEDADES Curados Aliviados Sin resultado TOTAL OBSERVACIONES 
 
 
 
 

     

      
 

(Fecha y firma del Médico-Director del establecimiento) 
     V.° B.°    
 (El Alcalde) 
            CONFORME 
     (El propietario o quien lo represente) 

 
Modelo núm. 2º 

 
ESTABLECIMIENTO DE AGUAS MINERALES DE ……..     PROVINCIA DE……….. 
 

Estado de los enfermos concurrente al mismo 
 

PROCEDENCIA Enfermos de la 
clase 

acomodada 

Idem de la clase 
pobre 

Idem de la clase 
de tropa 

TOTAL OBSERVACIONES 

 
 
 
 

     

      
(Fecha y firma del Médico-Director del establecimiento) 

  
               V.° B.°    
 (El Alcalde) 
          CONFORME 
     (El propietario o quien lo represente) 

 
 

  



 
 

El 12 de mayo de 1874 se aprobaba el Reglamento de Baños y Aguas 
Minero-Medicinales de la Península e Islas adyacentes31.  

 
“DECRETO 

Como Presidente del Poder Ejecutivo de la República, y de conformidad 
con lo propuesto por el Ministro de la Gobernación, 

Vengo a decretar: 

Artículo 1.º Queda derogado el reglamento orgánico provisional de 
baños y aguas minerales declarado vigente por decreto de 28 de 
Setiembre de 1871. 

Artículo 2.º Se aprueba el adjunto reglamento para el régimen de los 
establecimientos balnearios y aguas minerales. 

Capítulo IV: Deberes, derecho y atribuciones de los Médicos Directores. 

Art. 50. Los Médicos Directores prestaran gratis los auxilios de su 
profesión a los pobres de solemnidad, justificando estos su pobreza con 
certificado del Alcalde, autorizado por el Secretario, en que se haga 
constar esta cualidad y haber informado el Fiscal municipal, bajo la 
responsabilidad que señala el Código; y además presentara la 
certificación del Médico que haya prescritos las aguas 

Art. 57. Los Médicos Directores tendrán las obligaciones siguientes: 

4.ª Establecer horas de consulta diaria en su despacho, señalando una, 
también diaria, para la gratuita de los pobres de solemnidad. 

7.ª Asistir sin retribucion a los pobres de solemnidad. 

9.ª Presentar todos los años en el mes de diciembre una Memoria 
circunstanciada de todo cuanto haga relación a las obligaciones 
anteriores, en la cual, al dar cuenta del estado del manantial y del 
establecimiento, se manifiesten los cambios ocurridos y las reformas 
necesarias, expresando los trabajos que se hubieren practicado en la 
temporada, y las observaciones clínicas de importancia que puedan 
servir de comprobantes de los fundamentos doctrinales que consignen. 
A esta Memoria deberá acompañar un cuadro estadístico médico con 
distinción de la clase de padecimientos tratados y de los efectos 
comprobados, y otro del número de enfermos en la temporada, 
expresando la provincia de donde proceden, los que pertenecen a la 
clase acomodada y los que son pobres y soldados. Dichos cuadros se 
sujetaran a los modelos adjuntos números 1 y 2, y una copia igual será 
remitida por los Directores al Consejo de Sanidad. 

Capítulo V: De los dueños, administradores o arrendatarios de los 
establecimientos de aguas minerales, y de los bañeros y demás 
sirvientes. 

 
31 Gaceta de Madrid, Nº 135 (12 de mayo de 1874). 



 
 

Art. 69. Facilitaran gratuitamente las aguas, baños y el servicio de 
bañero a los que justifiquen ser pobres de solemnidad según el art. 50 
de este reglamento”. 

Los modelos que se citan en el art. 56, párrafo noveno son 
prácticamente los mismos que en el derogado Reglamento provisional de 1871. 

 
Finalmente, al comienzo del segundo cuarto del siglo XX se publicaba el 

Real Decreto-Ley de 25 de abril de 1928. Que aprueba el Estatuto sobre la 
explotación de manantiales de aguas minero-medicinales32. 

“Título IV: De la asistencia médica en los Establecimientos balnearios de  
aguas minero-medicinales y del régimen de éstos 
 
Art. 48. Tendrán obligación de prestar asistencia gratuita a los pobres de 
solemnidad y a los individuos de tropa, los cuales presentarán las 
prescripciones correspondientes acerca del empleo de las aguas firmada 
por un Médico con ejercicio y patente”. 

 
Es a partir de este momento cuando cabe decir que se inicia el declive 

del cuerpo de médicos directores de balnearios que se creara hace mas de 
cien años y que tantas y tan importantes funciones les fueron atribuidas por las 
distintas disposiciones, figura esencialmente protagonista no solo en estas 
líneas sino en la historia de la balneoterapia de nuestro país. Fue entre los 
años 1932 y 1933 cuando una serie de disposiciones de distinto rango hicieron 
desaparecer el citado cuerpo de médicos de baños., en particular las Orden del 
Ministerio de la Gobernación de 1 de abril de 1932. 

 
En conclusión, para el último cuarto del siglo XIX el modelo higienista se 

encontraba ya plenamente extendido entre las diversas capas de la sociedad; 
de manera que se había ido extendiendo la confianza en las propiedades 
curativas de las aguas minerales. Hasta tal punto que incluso los pobres tenían 
derecho a tomarlas gratuitamente bajo prescripción médica y con un 
comprobante de su situación social.  

 
Así, tal como indicaban las distintas ordenaciones dictadas para la 

regulación de las aguas y baños, los médicos directores debían prestar sus 
servicios gratis a los pobres, siempre que estos presentaran un certificado 
firmado por el alcalde y el párroco de su localidad declarándoles pobre de 
solemnidad, y un volante de un médico prescribiendo la toma de aguas. Por 
otra parte, tal y como hemos podido comprobar, también los miembros de tropa 
de todos los institutos del Ejército, incluida la Guardia Civil gozaban de un trato 
preferencial.  

Desde un punto de vista sociológico, pues, cabe concluir que el grupo de 
bañista mayoritario lo constituían los acomodados, grupo que abarcaba a todos 
aquellos que podían satisfacer el coste completo de estancia en un balneario, 
tales como hacer efectivo el estipendio del médico, de los bañeros, del uso de 
las aguas, albergue y manutención. El segundo de los grupos, notoriamente 
menor, minoritario, lo formaban los pobres, quienes, mediante certificado de 

 
32 Gaceta de Madrid, Nº 117 (26 de abril de 1928). 



 
 

serlo de solemnidad, tenían derecho a alojamiento en el Hospital Civil o de 
Pobres y a tratamiento balneario (sin manutención), y, finalmente, los miembros 
de la tropa, a cuenta del presupuesto del ministerio de la Guerra. 

Lo que se fue produciendo, como denuncia el Anuario Oficial de las 
Aguas Minerales de España de 1876-77, es una mayor segregación entre 
clases y el número de pobres y de miembros de tropa empezó a descender 
notablemente, Posiblemente, según Larrinaga, la tendencia venía de atrás, 
pues en la medida en que fue avanzando el proceso de apropiación privada de 
los bienes municipales y provinciales, disminuyo también la atención a los más 
necesitados33. 

 
En general, cabe afirmar que con respecto a la clase de tropa, su 

presencia no fue tan generalizada como en el caso de los pobres. Una 
selección de establecimientos termales fue la más concurrida por estos 
militares y todo apunta a que el Estado prefirió una cierta concentración de 
estos efectivos en unas casas de baños determinadas, lo cual tiene su lógica si 
atendemos a las características tan particulares de su profesión. 

 
 

RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 

Anuario Oficial de las Aguas Minerales de España, I (1876-1877). Madrid. 
Imprenta, Estereotipia y Galvanoplastia de Aribau y C.ª Impresores de 
Cámara de S. M. 1877. 

BOUZA VILA, J., “Los médicos de baños y la gestión balnearia en el caso de 
Caldes de Montbuy (Barcelona)”, en Puivert, J., M., y FIGUERAS, N 
(coords.), Balnearios, verano y literatura, agua y salud en la España 
contemporánea. Madrid 2018, pp. 199-220. 

BOUZA VILA, J., “La difusión de innovaciones científicas y el desarrollo de la 
balneoterapia: la incorporación de los procesos de la química”, en 
Scripta Nova, Revista Electrónica de Geografía y Ciencias Sociales, Nº 
69 (2000) 39. 

CARASA SOTO, P., “Cambios en la tipología del pauperismo en la crisis del 
Antiguo Régimen”, en Revista de Investigaciones Históricas: época 
moderna y contemporánea, 7 (1987) 131-150. 

CÁTEDRA TOMASA, M., “El agua que cura”, en Revista de Dialectología y 
Tradiciones populares, Vol. LXIV (enero-junio 2009) 177-210. 

GIL DE ARRIBA, C., “La difusión social y espacial del modelo balneario: de la 
innovación médica al desarrollo de las prácticas de ocio”, en Scripta 
Nova, Revista Electrónica de Geografía y Ciencias Sociales, Nº 69 
(2000) 40. 

LARRINAGA, C., “Termalismo y turismo en la España del siglo XIX”, en 
BARCIELA, C.; MANERA, P; MOLINA, R., y DI BITTORIO, A. (coords), 

 
33 LARRINAGA, C., “Termalismo y turismo en la España del siglo XIX”, en BARCIELA, 
C.; MANERA, P; MOLINA, R., y DI BITTORIO, A. (coords.), La evolución de la 
industria turística en España e Italia, Palma de Mallorca 2011, p. 598. 



 
 

La evolución de la industria turística en España e Italia, Palma de 
Mallorca 2011, pp. 569-608. 

MARTÍN DEL CASTILLO, J. Mª, y RAMOS DÍAZ, F., “El ejercicio de aires, 
aguas y baños de la Real, Santa y Pontificia Hermandad de Nuestra 
Señora del Refugio y Piedad de Madrid”. Conferencia inédita 
pronunciada el 14 de noviembre de 2024 en la sede de la Hermandad. 

PERUCHO, J., “Arnedillo, los lodos y Fernando VII”, en Historia secreta de 
Balnearios, Barcelona, Editorial Planeta, 1972. 

RODRÍGUEZ SANCHEZ, J. A., “Agua que aún mueve molino: aproximación a 
la historia balnearia”, en Anales de Hidrología Médica, 2 (2007) 9-26.  

ROSA, Mª C. de la, y MOSSO, Mª A., “Historia de las aguas mineromedicinales 
en España”, en Observatorio Medioambiental, 7 (2004) 117-137. 





 Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499  

 

Iconografía de la natividad: el parto sin dolor (II) 
 

Iconography of the nativity: childbirth without pain (II) 

 
 

Teresa DÍAZ DÍAZ1
 

 
 
Resumen: El presente trabajo es una continuación del que se publicó en la anterior 
edición de la revista Escurialensia2, en el que abordábamos la primera variante 
sobre la iconografía de la Natividad, donde se hace alusión al nacimiento de Jesús 
con un parto natural, es decir, con dolor, fórmula que se interpretó desde el siglo 
IV hasta el XV. Tras estudiar las fuentes narrativas del ciclo del cristianismo, 
continuamos analizando la otra variante iconográfica: el parto sin dolor. Esta nueva 
forma de representación se impondrá desde el momento en el que se lanzan 
nuevas consideraciones en el Concilio de Trento (1545 y 1563), donde los Padres 
de la Iglesia defenderán las Revelaciones de Santa Brígida de Suecia y del Pseudo 
Buenaventura, que cambiarán definitivamente los cánones iconográficos de las 
representaciones de la Natividad, pasando a considerar que no se trata de un 
parto, sino de un alumbramiento. De este modo, se acaba la controversia al 
defender que María no sufre naturaleza humana y así ensalzar su divinidad. 

Abstract: This work is a continuation of the one published in the previous edition 
of the magazine Escurialensia, in which we addressed the first variant on the 
iconography of the Nativity, which refers to the birth of Jesus with a natural birth, 
that is, with pain, a formula that was interpreted from the 4th to the 15th century. 
After studying the narrative sources of the Christian cycle, we continue analyzing 
the other iconographic variant: the painless birth. This new form of representation 
will prevail from the moment in which new considerations are launched at the 
Council of Trent (1545 and 1563), where the Church Fathers will defend the 
Revelations of Saint Bridget of Sweden and Pseudo Bonaventure, which will 
definitively change the iconographic canons of the representations of the Nativity, 
coming to consider that it is not a birth, but a delivery. In this way, the controversy 
ends by defending that Mary does not suffer human nature and thus exalting her 
divinity. 

 

Palabras clave: Nacimiento de Jesús, Iconografía renacentista, Parto sin dolor, 
Adoración 

Keywords: Birth of Jesus, Renaissance iconography, Painless childbirth, 
Adoration. 

  

 
1Investigadora independiente. ORCID: 0000-0002-7740-8245. Correo electrónico: 
 teresamoranchel@hotmail.com 
2 Escurialensia, 2 (2024). 



SUMARIO: 
 

I. Introducción 

 

II. Fuentes narrativas 

 

III. Iconografía de la Natividad, algunas obras representativas 

 

3.1. Hugo van der Goes. Adoración de los pastores. Museo Uffizi 

3.2. Jacopo Bassano. Adoración de los pastores. Museo del Prado 

3.3. Alonso Berruguete. Nacimiento. Museo de Valladolid 

3.4. Juan Fernández Navarrete, el Mudo. Adoración de los pastores. 

Monasterio de El Escorial 

3.5. El Greco. Adoración de los pastores. Museo del Prado 

3.6. Bartolomé Esteban Murillo. Natividad con el anuncio a los 

pastores. Colección particular. Madrid 

3.7. Federico Barocci. Nacimiento. Museo del Prado 

 

IV. Conclusión 

 

V. Bibliografía 

 
VI. Imágenes 

 

 

Recibido: enero 2025  

Aceptado: marzo 2025 

 

  



 
“…Haced fiestas vosotros los débiles y 
enfermos, porque es el nacimiento del 
Salvador. Alegraos, cautivos; ha nacido 
vuestro redentor. Alborozaos, siervos, 
porque ha nacido el señor. Alegraos, 
libres, porque es el nacimiento del 
Libertador. Alégrense los cristianos 
porque ha nacido Cristo”. 
 
(San Agustín, Sermón 184,2; PL 38,996) 

 
 
I. INTRODUCCIÓN  

 
Una vez que se consolidó la escena del Nacimiento de Jesús, desde los 

primeros tiempos hasta el mundo medieval, con pocas variantes iconográficamente 
hablando, y tras numerosos concilios y debates teológicos, los evangelios 
apócrifos fueron sufriendo un proceso de degradación respecto a los temas 
canónicos, será en el Concilio de Trento3 cuando se revisará este tema y le dará 
un giro, aunque esta variante ya habían comenzado a utilizarla los artistas en el 
siglo XIV que comenzaban a basarse en la fórmula de las Revelaciones de Santa 
Brígida. Esto va a tener una enorme influencia en las representaciones de las 
escenas de la Natividad, que llevará al cambio de la iconografía, abandonándose 
el modelo iconográfico medieval, debido a que la Iglesia Católica occidental 
ratificada estos dogmas para suscitar la piedad popular. 

 
Tal y como anticipábamos, en esta ocasión nos centraremos en la variante 

iconográfica del parto sin dolor, a través de una serie de representaciones en las 
que comprobaremos como esta variante se aleja de la fórmula vista anteriormente, 
la de influencia bizantina y del mundo medieval. 

 
Los primeros ejemplos pertenecerán al momento en que se produce la 

transición al renacimiento, todavía con reminiscencias hispano-flamencas, 
momento en el que cambia la iconografía de lo que se quiere representar; lo que 
interesa es el niño como ser perfecto, musculoso, fuerte, fornido… Será este el 
momento del cambio, a partir del siglo XV, cuando se representarán los personajes 
con indumentaria a la moda y toda la luz del lienzo será la que irradia el niño desde 
el suelo o el pesebre. 

 
 
II. FUENTES NARRATIVAS 

 
Las fuentes narrativas vistas en la publicación anterior de Escurialensia 

 
3 Trento, ciudad italiana, donde se reunieron durante casi 20 años en concilio los Padres 
y Doctores de la Iglesia. Las respuestas que se intentaron dar en ese Concilio es lo que 
conocemos como Contrarreforma cuyos miembros estaban en contra del protestantismo. 
En la veinticincoava sesión deciden quitar las representaciones donde se acerca a la 
carnalidad y la naturaleza humana para hacer un tipo de iconografía más simbólica. 



serán las mismas con respecto al tema de la Natividad de Cristo, es decir que los 
artistas flamencos, renacentistas, manieristas, barrocos, se seguían basando en la 
Sagrada Biblia, en el libro del profeta Isaías, en el Evangelio de Mateo y en el 
Evangelio de Lucas (1: 57-66), en el que el episodio de la Adoración lo relata 
narrando como se produce la noche del nacimiento cuando, tras haber recibido la 
buena notica por parte del ángel, los pastores se acercaron a Belén. 

 
Los textos que hacen alusión a la virginidad de María después del parto y la 

ausencia de dolor son numerosos. Entre estas fuentes documentales destacamos:  
Libro de la infancia del Salvador, apócrifo del siglo IX (párr. 62-76) con alusión al 
parto sin dolor y a la luz que irradia el niño. 
 

Pseudo Buenaventura, libro realizado por varios autores de obras 
devocionales, llamado así porque en un principio se pensó que San Buenaventura 
era su autor. Uno de ellos, el más famoso es Meditationes de vida Christi junto con 
Speculum Beatae Mariae Virgins. 

 
Uno de los cinco libros que escribió Moisés: Génesis, Éxodo, Levítico, 

Números y Deuteronomio. El Génesis contiene la historia de la creación y de la 
descendencia de los hombres desde Adán. 

 
El Nuevo Testamento es el apócrifo que va a ser la base para defender la 

imagen de la Inmaculada. 
 
Las Revelaciones de Santa Brígida de Suecia4 (ss. XIII-XIV) influyen en la 

representación del parto sin dolor, con María arrodillada y orante, como predijo el 
apócrifo del Libro de la Infancia del Salvador. Santa Brígida tuvo un sueño en el 
que vio cómo había ocurrido el parto: un parto milagroso, sin dolor. Según la visión 
de Santa Brígida, que fue adoptada rápidamente por la iglesia y que se impuso en 
la representación del nacimiento, la Virgen María estaba en la cueva porque José 
había salido a buscar algo para encender el fuego y se puso a rezar arrodillada. 
Estando en esa posición, notó que algo se movía en su vientre y de repente, “en un 
abrir y cerrar de ojos” como anuncia Santa Brígida, el niño apareció en el suelo 
delante de ella, limpio, sin sangre: inmaculado. Se acababa de producir el milagro. 

 
Profecía de Habacuc, 3.2. “Te darás a conocer en medio de los animales” 
 
Profecía de Isaías, I. 3. Se cumple la profecía la colocar al niño entre el asno 

y el buey como símbolo de humildad. 
 
Evangelios que influyeron en el arte y se considera que fueron la fuente de 

inspiración en la iconografía, como Juan 8, 12: “yo soy la Luz del mundo”, y a partir 
del Renacimiento se representa a Jesús irradiando luz, como símbolo de la llegada 
de a luz que alumbra el mundo. 

 
4 En 1370, Santa Brígida realizó una peregrinación a los Santos Lugares y en la Basílica 
de la Natividad tuvo una visión sobre el nacimiento de Jesús para vivir en primera persona 
los momentos culminantes de Cristo. La santa relató que María se descalza, deja caer su 
cabello dorado sobre la espalda, símbolo de virginidad, y cuando llega el momento, se 
pone de rodillas y comienza a rezar al niño, que nace en medio de la luz. Después le corta 
el cordón umbilical y lo faja. Como su madre es la primera persona que lo venera, también 
se denomina a esta escena Adoración; después llegarán los ángeles y luego San José. 



 
III. ICONOGRAFÍA DE LA NATIVIDAD, ALGUNAS OBRAS 
REPRESENTATIVAS 

 
Las características generales de las escenas derivan de la evolución del 

arte flamenco al renacimiento en adelante, centradas en el significado simbólico, 
lejos ya de las escenas amables de la Natividad, debido a que el renacimiento 
es el fenómeno cultural que, en los inicios de la Edad Moderna, retoma los 
principios de la antigüedad Clásica actualizándolos a través del humanismo. De 
hecho, significa vuelta a la vida, como volver a recuperar los ideales olvidados 
de la antigüedad. 

 
El Concilio de Trento definió qué era doctrina católica y lo que no, fijó el 

texto de la Biblia y propuso las directrices. Muchos padres de la iglesia y teólogos 
consideraron que solo María estuviera exenta de los dolores durante el parto, 
como signo de su santidad única; así se libera a María de dolor y sufrimiento 
corporal, otra razón más para creer en su inmaculada concepción y en el milagro 
del nacimiento ayudada por Dios. 

 
Las profecías ya revelaban la venida del Salvador, como Isaías 66:22: 
 
“¡Escuchen, un alboroto en la ciudad! ¡Una voz en el templo! ¡La voz del 
Señor que da recompensa a sus enemigos! Antes de estar de parto dio a 
luz; antes que le sobreviniera el dolor, dio a luz un hijo. ¿Quién ha oído tal 
cosa? ¿Quién ha visto cosa así?”4. 
 
A raíz del primer pecado, Dios le dijo a Eva: “Multiplicaré en gran manera 
tus dolores al tener hijos; con dolor darás a luz a los hijos”5; con dolor 
porque iba relacionado con el pecado original. María está libre de pecado 
y de dolor por la Santa Iglesia para que después pudiera soportar los 
dolores de perder a su hijo y así considerarla santa absoluta”. 
 
Las representaciones de la Natividad que se producen después del 

Concilio se desarrollan igualmente en el interior de la cueva, según dictan los 
Evangelios apócrifos. Lo que cambiará será que las tendencias pictóricas están 
evolucionando y se imponen sus nuevas técnicas con escenas más complejas y 
completas. 

 
El estilo flamenco alcanza su máxima difusión en el último tercio del siglo 

XV, enlazando con las formas renacentistas en torno a 15006, momento en el 
que estos pintores logran los efectos que dominaban los pintores flamencos 
desde hacía mucho tiempo. Técnicas y formas que había arrancado del estilo 
internacional y que en la etapa final del gótico habían comenzado una profunda 
renovación en la pintura por influencia que reciben directamente a través de los 
artistas formados en Flandes. A mediados del siglo XV, los artistas del 
renacimiento serán los que difundan la pintura al óleo, donde el aceite es 
aceptado universalmente para la aplicación de pigmentos cromáticos, lo que 

 
5 Génesis (3:16). El efecto del pecado original era para Eva y todas las mujeres. 
6 De este modo, quedó desplazada a segundo término la pintura de caballete realizada al 
temple, patrimonio del primer renacimiento en Florencia, que era más opaca y de 
posibilidades expresivas más limitadas que la pintura al óleo. 



proporciona mayor riqueza de colorido, más sutiles transparencias con la técnica 
de la veladura7, pureza cromática, consiguiendo una amplia variedad en sus 
tonalidades, junto a novedades estéticas como es la tendencia hacia el 
naturalismo idealizado; es decir, se acentúa la melancolía, lo dramático, 
proporcionando mayor belleza. 

 
María ocupa el centro de la escena, arrodillada al lado del niño, mostrando 

serenidad en el rostro. El vestido es el habitual medieval, con el manto que 
envuelve toda la figura, como corresponde a la mujer casada, dejando solamente 
la cabeza con la melena suelta y las manos en actitud orante. Los artistas reflejan 
un claro realismo en la psicología de las figuras humanas y animales, aunque el 
foco de atención son el paño y el niño desde donde se irradia la luz al resto del cuadro. 

 
Los fondos en pintura son polícromos, con bellos paisajes, utilizando 

variedad cromática con colores intensos, con predominio del azul y rojo y 
atornasolados. 

 
A partir del siglo XVII la Natividad y la Adoración pueden aparecer juntas 

refundidas en una sola escena, al ser primero los padres los que reciben al niño 
que pasan a adorarle, después llegarán los pastores. 

 
Todos los ejemplos que veremos en este trabajo son representaciones 

pictóricas, ejecutados en diferentes momentos de la historia, colocadas en orden 
cronológico para poder apreciar su evolución representativa y las pocas 
diferencias iconográficas desde los dictados de Trento. 

 

3.1. Hugo van der Goes. Adoración de los pastores. Tabla central del Tríptico 
Portinari8. Museo Uffizi 
 

A Hugo Van der Goes (1440-1482) se le debe una de las obras más bellas 
de la pintura gótica del S. XV de estilo flamenco, el Tríptico Portinari, cuya tabla 
central se dedica a la Adoración de los Pastores (Imagen 1), convirtiéndose en una 
de las primeras obras flamencas en llegar a Italia. Obra de grandes dimensiones 
que permitía al autor jugar con el espacio, la perspectiva y la relación entre los 
personajes. 

 
Su deseo de romper con los modelos ya creados se advierte en esta obra 

de la Natividad, donde funde en una las cuatro primeras adoraciones, por parte de 
su madre la Virgen, por su padre San José, por los ángeles y por los pastores de 
forma simultánea. 

 
Sitúa a María como figura central, representada por una joven flamenca 

rubia, con el pelo suelto, ataviada con un vestido azul profundo, lo que significa 
esperanza, salvación; con las manos unidas en actitud de oración para adorar al 
niño; mantiene el rostro suave, sin signos de sufrimiento. 

 
El niño está desnudo y tendido en el suelo, sobre un lecho de paja, tal y 

 
7 Técnica conseguida por los pintores flamencos al superponer dos o más colores, con lo 
que se obtiene una mayor variabilidad de tonos y colores compuestos. 
8 Retablo conocido con este nombre al ser encargado por Tommaso Portinari, que fue 
comerciante y representante de la familia Médici en la ciudad de Brujas. 



como obligaba la iconografía de la época, y realizado conforme a la visión de Santa 
Brígida, según la cual la Virgen dio a luz sola, arrodillada. En un primer plano 
aparecen detalles alegóricos de la virginidad, como es el jarrón de cerámica azul y 
blanca, de reflejo metálico, que contiene lirios blancos, azules y rojos en alusión a 
la pureza de la Virgen; como elemento de la pasión como es la columna que 
prefigura la Flagelación. Junto a San José vemos una sandalia que revela la 
sacralidad del recinto. 

 
Cabe destacar la valoración simbólica de la luz que emana del niño, como 

fuente de gracia, y en el ángel resplandeciente. En el ángulo derecho encontramos 
a los pastores, representados como campesinos de manera realista, con 
vestimentas humildes y con rostros curtidos, que revelan las diferentes reacciones 
de los seres humanos ante el acontecimiento celestial. 

 
La arquitectura y el típico paisaje del fondo son característicos de la pintura 

flamenca, al igual que la perfección en la técnica de pintura al óleo, con esa 
precisión en la definición de los detalles junto al efecto de suavidad, realismo y 
grandeza monumental que recibe el autor por influencia de Jan Van Eyck9 y la 
fuerza emotiva de Roger van der Weyden10 en la resolución del cuerpo humano y 
el acabado realista en los detalles, debido a que pinta con la misma precisión a las 
personas, animales, plantas y demás objetos. 

 
El resultado final es un óleo de gran belleza; por eso Hugo van der Goes 

está considerado como un genio incansable y apasionado, uno de los mejores 
exponentes de la pintura flamenca del siglo XV, al conseguir su deseo de romper 
con los modelos ya creados. 

 
3.2. Jacopo Bassano. Adoración de los pastores. Museo Nacional del Prado 
 

Jacopo Bassano11 (1515-1592) fue un pintor italiano del manierismo. 
Conocido por introducir en la pintura religiosa un gusto por el detalle realista, la 
exageración selectiva del escenario y lo accesorio, de modo que sus cuadros más 
parecen simples composiciones de género. En sus cuadros consigue un mayor 
dominio de la técnica, sobre todo en las escenas nocturnas y con luz indirecta, al 
lograr mayor claridad compositiva y equilibrio, que tendrán una gran importancia 
en los orígenes del naturalismo barroco. 

Influenciado por Tiziano, refleja el estilo manierista, alejándose del 
veneciano del segundo tercio de siglo. También le influye Tintoretto12 en el empleo 
de la técnica y los efectos luminosos, así como en la utilización de las figura 
robustas y alargadas que anticipa. 

Se trata de una escena teatral, ambientada de noche (Imagen 2), donde la 

 
9 Jan Van Eyck (1390-1441) residió habitualmente en Brujas y junto con su hermano están 
considerados los creadores de la escuela flamenca. 
10 Roger Van der Weyden (1400-1464) trabajó en Bruselas y fue uno de los artistas más 
influyentes de su tiempo como creador de composiciones que se distinguen por su sentido 
plástico y hondo patetismo. 
11 Jacopo Basanno perteneció a la familia de pintores denominados “los Bassano”, por su 
lugar de nacimiento: Bassano del Grappa (Italia). 
12 Tintoretto (1518-1594). 



única luz que existe es la que irradia el Niño recién nacido, que ilumina el rostro de 
los asistentes dejando el resto de la escena en penumbra, representada con esa 
inquietud y tensión del manierismo, que anticipa el barroco. 

El pastor con sus manos abierta muestra sorpresa ante la contemplación de 
Jesús que acaba de nacer. La galería de personajes que conforman los pastores 
son retratos de modelos tomados de personas de la calle, curtidos, como debieron 
ser los verdaderos pastores que adoraron al Mesías. 

3.3. Alonso Berruguete13, Nacimiento, Museo de Valladolid 
 

Alonso Berruguete, que nace en Paredes de Nava (Palencia), es el hijo mayor 
de Pedro Berruguete, el pintor. Por tal motivo se forma en un ambiente de pintores 
góticos, al estilo flamenco, en el momento en que se va iniciando en el estilo 
renacentista que llegaba a Castilla e irá introduciendo las formas manieristas, 
quedando este período representado en Valladolid por los trabajos de Alonso como 
pintor y escultor. 

 
El cuadro procede del retablo de la Iglesia de San Benito, de Valladolid (1526-

1532). En él, el autor refleja el manierismo en el modelado de las formas, con sus 
cuerpos alargados, en actitudes inestables, retorcidas y bañadas por una luz fría y 
lunar, influencia que tomas de los florentinos Pontormo14 y Rosso15 en su viaje a 
Italia. 

 
Su forma de pintar ejerció considerable influencia en Castilla la Vieja al pintar 

con una base fiel a la técnica flamenca, hasta la llegada de la devoción y el 
naturalismo en la pintura veneciana. 

 
Se trata del nacimiento de Jesús y la Adoración de los ángeles (Imagen 3). 

Del Niño sale la luz que ilumina los rostros. En esta ocasión está realizado en un 
gran tamaño, que no se corresponde con un recién nacido. Los cuerpos se 
contraponen y las manos se abren en actitud de sorpresa. 
 

El rostro de la Virgen es pálido, reflejando una sensibilidad piadosa y 
ascética. En la composición de las figuras se aprecian la estilización y el 
nerviosismo característicos del autor. 
 

3.4. Juan Fernández Navarrete, el Mudo. Adoración de los pastores, Monasterio de 
El Escorial 

Dentro de la influencia de la pintura veneciana en España, la figura más 

 
13 Alonso Berruguete (Paredes de Nava (Palencia), 1488-Toledo, 1561). Pintor y escultor 
renacentista. 
14 Jacopo Curucci nació en Pontormo (1494-1556), hijo del pintor florentino Bartomeo di 
Jacopo di Martino Carucci, de la escuela de Ghirlandaio. Sus maestros más influyentes 
fueron Leonardo da Vinci, Albertinelli, Piero di Cosim y Andrea del Sarto. La relación con 
este último le llevó a ser el representante del manierismo en Florencia a principios del siglo 
XVI. 
15 Rosso Fiorentino (1494-1540) fue uno de los creadores del Manierismo junto con 
Pontormo y otros artistas que habían estudiado los cartones de Miguel Ángel y Leonardo 
da Vinci. Con Pontormo pintó la Predela (perdida) de la Anunciación que se encuentra en 
la iglesia de San Gallo, actual Galería Palatina de Florencia. 



significativa es Juan Fernández Navarrete, conocido como Navarrete el Mudo 
(1526-1579). Nació en la Rioja y con tres años se quedó sordo por una 
enfermedad. Su padre le financió un viaje a Italia para completar su formación 
artística, donde conoció a Tiziano16. 

Felipe II, en El Escorial, reúne un grupo de pintores españoles e italianos, 
entre los que se encuentra Navarrete el Mudo, que comenzó a trabajar en El 
Escorial en 1568, debido a que al monarca le gustaba la pintura veneciana, 
formando una colección muy importante que se encuentra en el Museo del 
Prado, con obras de Tiziano y el propio Navarrete, por su gran calidad 
compositiva. 

Su obra representa un enorme avance en la dirección del progresivo 
realismo que había de culminar en el barroco. Recoge inspiración de Tiziano17, 
en cuanto al uso de la luminosidad del color, y de los Bassano, especialmente 
en su técnica suelta y en el gusto por los efectos nocturnos. 

¿Se puede plasmar tanta belleza en un lienzo? (Imagen 4). De todos los 
ejemplos que vamos analizando, quizá sea esta la pintura que más sensibilidad 
refleje. Si comenzamos por el rostro de la Virgen, lo resuelve de forma dulce, 
delicada, que también lleva a sus manos, una hacia el pecho y la otra en señal 
de respeto. Madre e hijo establecen conexión con sus miradas, mientras Jesús 
le tiende los brazos a su madre. Por su parte, San José hace un escorzo para 
tapar la luz de la vela para que no le moleste al Niño. El resto de personajes 
miran al cielo, donde se está produciendo ese rompimiento de gloria, como que 
algo extraordinario está ocurriendo y que anuncia el nacimiento del Salvador. 
Todo ello entre luces y sombras, creando una atmósfera cálida en los rostros. 

 

3.5. El Greco. Adoración de los pastores. Museo del Prado 

Domenikos Theotocopoulos, conocido como el Greco, es el pintor más 
importante del último tercio del siglo XVI. Nació en Creta en 1541, fue educado 
en Venecia, recala en Toledo en 1579 y desde ese momento permanece en 
España hasta su muerte en 1614. 

La formación de El Greco resultó muy completa. Su primera educación fue 
bizantina, lo que le impregna de un sentido casi abstracto, ritual y simbólico de 
la imagen piadosa, derivada de los iconos y visible en sus representaciones de 
muchos rostros. Está relacionado con el manierismo de la Italia central en el 
sentido formal, en el gusto por las formas alargadas y un sentido ambiguo del 
espacio pictórico. Su paso por Venecia es determinante para su técnica suelta y 
libre y su colorido rico y suntuoso, de gamas perfectamente frías, de carmines, 
azules, amarillos y blancos argentados, más cerca de Tintoretto (del que fue su 
más aventajado discípulo) que de Tiziano. Igualmente, muchos de sus esquemas 
compositivos derivan de modas venecianas, especialmente en la primera época. 

De su paso por Roma recoge el tratamiento del desnudo, de remoto origen 
miguelangelesco, y un sentido de la composición alargada y serpenteante, 
deformando los cuerpos en sentido longitudinal, que procede enteramente del 
mundo manierista. 

 
16 Tiziano Veccellio (1477-1576), pintor italiano, virtuoso del retrato, paisaje, pintura 
religiosa, etc. 
17 Influencias que recoge la autora T. Díaz Díaz en “El entierro de San Lorenzo…”, p. 574. 



En 1567 realiza el primer cuadro con el tema de la Adoración y el último 
cuarenta y cinco años18 después, en 1612, al final de su vida y el primero que 
realiza en gran formato con el fin de que estuviese colocado sobre su tumba en 
el Convento de Santo Domingo el Antiguo de Toledo (Imagen 5). 

El Greco, en este lienzo, consigue una representación impactante de la 
escena de la Adoración a los pastores, donde las figuras se ordenan de modo 
parecido a como lo hacía Bassano, aunque interpretándolo de modo 
absolutamente diferente. 

El cuadro tiene una composición marcadamente vertical, con dos zonas 
superpuestas, la terrenal y la celestial, casi sin arquitectura. La síntesis de la 
composición se reduce a un rectángulo de la parte terrenal, coronado por un 
triángulo en el ámbito celeste. Los personajes están tratados con un canon 
alargado, en variados escorzos, con anatomía distorsionada y en posturas 
forzadas lo que unido al vigor y soltura de las pincelas y al cromatismo variado 
de tonos ácidos acentúa el manierismo. El tratamiento dislocado de los cuerpos, 
como en del pastor que está de pie, es una característica de los últimos tiempos 
de El Greco. Esa rudeza en ejecución contrasta con la dulzura del rostro de la 
Virgen. 

El centro de atención del lienzo es el Niño Jesús, con ese foco potente de 
luz que representa la luz del mundo; esa luz que emana ilumina todo el cuadro. 
En el uso de la luz tiene influencia de Bassano y Corregio. El Niño reposa sobre 
un paño refulgente que recoge con delicadeza la Virgen María; a su lado vemos 
un asombrado y joven San José, en actitud de gran expresividad. María viste de 
rojo, como símbolo de la futura pasión de Cristo, y lleva un velo azul, que 
simboliza esperanza y salvación. Todos los asistentes demuestran asombro, 
recogimiento y oración. Al plasmar la psicología de los personajes en un catálogo 
de gestos, asombro y adoración, crea un estilo propio, tan característico de él 
que somos capaces de reconocerle e identificar sus cuadros a la primera. 

En la zona superior, un coro de ángeles querubines cierra la composición, 
sobre un fondo profundo y lúgubre. Aquí la pincelada está desecha, diluida, la 
arquitectura casi ha desaparecido y los propios ángeles conforman la bóveda del 
portal de Belén, como bóveda celestial. 

Se autorretrata en uno de los pastores, con manos en actitud orante, igual 
que hizo su maestro Tiziano en un lienzo como san Jerónimo, como anciano 
arrodillado en el cuadro de su tumba que se conserva en la Galería de la 
Academia. A sus pies, el cordero blanco; en el pastor que está de pie se cree 
que pudo haber retratado a su hijo. Todo ello realizado con ese profundo carácter 
espiritual pictórico que le caracteriza. 

Del variado colorido que utiliza el autor destacan el azul, el naranja de 
óxido de minio, el rojo lacado, el amarillo, el argentado, el blanco albayalde y el 
negro; consigue volumen degradando esos colores. 

Con la maestría de El Greco comienzan a vislumbrarse las invenciones 
de los modernos, la perspectiva cambiante, del expresionismo, de la 
deformación, del alargamiento de sus formas antinaturalistas, del uso del color 
potente atornasolado. Maestría que anticipa casi tres siglos a la pintura moderna. 

 
18 El Greco pasó 45 años practicando este tema, donde se puede apreciar su evolución 
pictórica hasta llegar a esta representación culmen. 



 

3.6. Bartolomé Esteban Murillo. Natividad con el anuncio a los pastores. Colección 
particular. Madrid 

 

Bartolomé Esteban Murillo (1617-1682) es uno de los pintores más 
destacados de Sevilla a finales del siglo XVII. Como muchos pintores de su época, 
tuvo influencia de José de Ribera cuyas obras, a pesar de haberlas realizado en 
Nápoles, abundaban en las colecciones españolas, de ahí el esquema general de 
la composición, la iluminación con el predominio del claroscuro y el gusto por pintar 
personas de origen popular. 

 

 Su calidad como artista comienza al ser un excepcional dibujante, 
preciosista por su soltura y fluidez captando todo tipo de gestos de manera natural 
y espontánea, fruto de ser un buen observador de la realidad que le rodea. Aunque 
sus principales características son la suavidad general del modelado, que consigue 
al utilizar el pincel de manera cada vez más ligera e intuitiva, no debemos olvidar 
como consigue el tratamiento de la luz al huir de los violentos contrastes, al buscar 
suaves transiciones entre la penumbra y la claridad, logrando la perspectiva aérea, 
consiguiendo una gran profundidad espacial19. 
 

En esta obra (Imagen 6), el pintor refleja un interés por el claroscuro y el 
gusto por la observación y tratamiento de la materia por influencia de Ribera, ya 
que muestra una técnica elaborada y suelta. 

El pintor se salta las fórmulas iconográficas prestablecidas para dar rienda 
suelta a su creatividad. En primer plano sitúa el nacimiento de Jesús que sujeta 
María en sus brazos en vez de estar en el pesebre. En el centro del cuadro, a la 
derecha y en pequeño, realiza la escena donde el ángel anuncia a los pastores el 
advenimiento del Mesías y les dice que se acerquen a Belén a adorarle y 
celebrarlo. En la zona superior los angelotes conforman el rompimiento de gloria y 
portan una filacteria donde reza: “Gloria in excelsis Deo” (Gloria a Dios en el cielo, 
Lucas, 2, 14). 

 

 3.7. Federico Barocci. Nacimiento. Museo del Prado 

Federico Barocci (1535-1612), pintor que nació y murió en Urbino (Italia), 
fue un pintor manierista. Durante su formación viajó a Roma y trabajó en el 
estudio de Zuccaro, quien le introdujo en el manierismo romano. Cuatro años 
después volvió a su ciudad natal. En 1560 regresa a Roma para trabajar en el 
Casino de Pío IV y tres años más tarde abandona la ciudad definitivamente y 
vuelve a su casa por motivos de salud, una dolencia intestinal por 
envenenamiento, lo que le lleva a tener una salud frágil y no volver a pintar hasta 
1567. Para entonces su estilo ya había cambiado como consecuencia de haber 
conocido la obra de Correggio. Había conseguido un estilo personal dejando 
atrás el manierismo de Zuccaro, aunando el colorido veneciano con el 
naturalismo místico. 

Este cuadro fue regalado por el Duque de Urbino a la reina Margarita de 
Austria, esposa de Felipe III que llegó a Valladolid en 1605 (Imagen 7). 

Barocci consigue que la escena tan representada del momento del 
nacimiento de Jesús sea totalmente novedosa en toda la escena. El Niño no 
aparece en el suelo, sino encima del pesebre, tapado, y aun así irradia luz. Su 
madre, de rodillas, le mira con admiración portando un traje con colores muy 

 
19 Perspectiva aérea que solamente Velázquez superó en la pintura barroca. 



novedosos, con el velo transparente, influencia de la escuela veneciana en 
cuanto el empleo de la luz y el color. Detrás, la figura de San José, de pie y dando 
la espalda a la escena para abrir la puerta del pesebre por donde asoman 
tímidamente los pastores. Consigue la perspectiva y la ambientación espacial y 
el saber captar al ser humano y el mundo que le rodea junto con la exquisita 
sensibilidad del manejo de las luces. 

Destacar la serenidad y simplicidad a la que llega el autor, fruto de los 
numerosos dibujos preparatorios que realizó y todavía se conservan. 

Algunos autores consideran que Barocci se adelanta a la estética del 
barroco, aunque analizando el cuadro vemos una composición y colorido que 
resultan muy actuales debido a su sencillez y modernidad absoluta. 

 
 
IV. CONCLUSIÓN 

 

El presente trabajo queda conformado mediante esta serie de ejemplos y 
reflexiones, en base a estas representaciones artísticas para completar el estudio 
del modelo iconográfico donde aparece la Virgen María sin signos de dolor en el 
parto, a modo de completar y cerrar el ciclo de la Natividad y así comprender la 
iconografía de sus distintas etapas, la anterior más cercana a la humanidad de la 
Virgen y en esta otra más cercana a su divinidad. 

 
Todos los ejemplos examinados son pictóricos, debido a que existen casos 

en modelos de representación plástica sobre la Natividad, que se centran en los 
grupos escultóricos de los altares y en los nacimientos también conocidos como 
Belenes, que alcanzaron su auge en el siglo XVIII, con un estilo ajeno al 
dramatismo que se caracterizan por la gracia y delicadeza de sus formas, 
cualidades que se desarrollarán en el arte rococó. Nos hemos ceñido a estas 
muestras pictóricas a destacar porque la cantidad de ejemplos que encontramos 
en el arte es innumerable. 

 
Destacamos tres de los artistas que, por su importancia, que se encuentran 

en El Escorial, tal y como nos relata Pérez Sánchez: 
 

“Por El Escorial pasan todas las oleadas de arte italiano (que es tanto como 
decir europeo) en ese momento crítico. En sus muros hallamos todavía hoy 
toda la historia de esa crisis de la pintura. Aunque no viniesen a trabajar en 
él directamente, afortunados azares reunieron allí abundantes obras 
venecianas. Tiziano, Tintoretto y Veronés, e incluso los Bassanos, que tanto 
dan luego a los reformadores italianos y a los primeros naturalistas 
españoles, se afirman allí con todo su valor de guías y de modelos. El 
manierismo más crispado, en su fase más dramática y alucinada, lo dará El 
Greco, suma del capricho, de la independencia creadora, del arrebato 
individual, acunado en su “tiempo de éxtasis”: con maestros, pero sin 
discípulos, agotado en sí mismo como un surtidor sin posible 
encauzamiento. 

 

Granello, Urbino y Rómulo Cincinato andaban ya por España cuando 
se inicia el monasterio. Rafaelescos o miguelangelescos, sin novedad ni 
personalidad alguna, representan lo más pobre de un arte de “maniera”, aun 
cuando a veces acierten en la composición, hecha siempre sobre esquemas 



aprendidos. El hecho de preferir Felipe II el San Mauricio de Cincinato al de 
El Greco es -dejando aparte toda cuestión de gusto personal- la aceptación 
de lo que en Cincinato había de más ortodoxo, de más dentro de los 
cánones establecidos y tradicionales, por su frialdad distante y su dibujo 
académico. Lo arrebatador, personalísimo, de El Greco escapaba por igual 
al calculado rigor intelectual y a la añorada realidad que lo “trentino” exigía. 

 

Pero hay también artistas, como Luca Cambiaso y, sobre todo, 
alguno de los más jóvenes, como Bartolomé Carducci o el español Luis de 
Carvajal, en los cuales se encuentran elementos nuevos, direcciones 
inesperadas que pasarán pronto al cauce común de la pintura española y 
encauzan en Toledo y Valencia, principalmente el nuevo sentir que, 
estrictamente religioso, mesurado, “trentino”, abocará al barroco”20. 
 
Desde el Concilio de Trento se intensifica la defensa del catolicismo a través 

de la devoción de la Virgen María, por lo que cambiarán los cánones iconográficos, 
presentando a María después del parto sin sufrimiento, resaltando su santidad, lo 
que le aleja de las representaciones primitivas que vimos en la edición anterior. 
Esta fórmula se sigue utilizando hoy en día, sin variantes en el resto de personajes. 
Lo que sí resulta muy importante es ver la evolución pictórica, los rompimientos de 
gloria barrocos y la sensibilidad estética a la vez que se plasmaba la fe y piedad 
del pueblo identificado con el catolicismo. 

 
 

V. BIBLIOGRAFÍA 
 

ANGULO ÍÑIGUEZ, D., “Pintura del Renacimiento”, en Ars Hispaniae, Madrid 
1954, t. XII, pp. 290-295. 

ANTONIO SÁENZ, T. de, “Los pintores españoles del siglo XVI y el Greco”, en 
Actas del Simposium El Monasterio de El Escorial y la pintura, San 
Lorenzo de El Escorial 2001, pp. 213-242. 

ANTONIO SÁENZ, T. de, Pintura española del último tercio del siglo XVI en 
Madrid: Juan Fernández de Navarrete, Luis de Carvajal y Diego de Urbina, 
Tesis doctoral, Madrid, Universidad Complutense, 1987. 

AZCÁRATE, J. Mª, Pintura gótica del siglo XV, en Historia del Arte, Anaya, Madrid 
1986.  

AMO ORGA, L. Mª. de, “Iconografía de la Natividad I. Ciclo de la Navidad o 
encarnación”, en Arte, religiosidad y tradiciones populares. Instituto 
Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas. San Lorenzo de El 
Escorial 2009, pp. 233-252. 

Bartolomé Esteban Murillo (1617-1682), Catálogo de la exposición, Ministerio de 
cultura, Madrid 1982. 

BROWN, J., The Golden Age of Painting in Spain, New Haven, Yale, University 
Press, 1991. 

BERNAL NAVARRO, J. C., Representación iconográfica de la vida de María la 
Virgen. Editorial Universidad Politécnica de Valencia, 2020. 

 
20 PÉREZ SÁNCHEZ, A. E., “Sobre los pintores de El Escorial”, en Goya, N.º 56-57 (1963). 



CIRLOT, E., Pintura gótica europea, Barcelona 1967. 

DÍAZ DÍAZ, T., “El entierro de San Lorenzo”, posiblemente el mejor cuadro de Juan 
Fernández Navarrete “El Mudo” (Padre Sigüenza), en Actas del Simposium 
El Monasterio de El Escorial y la pintura, San Lorenzo de El Escorial 2001, 
pp. 561-580. 

GÓMEZ GÓMEZ, A., “La iconografía del parto en el arte románico hispano”, en 
Príncipe de Viana, n. 213 (1998) 79-102. 

MULCAHY, R., Juan Fernández de Navarrete el Mudo, pintor de Felipe II, Sociedad 
Estatal para la Conmemoración de los Centenarios Felipe II y Carlos V, 
Madrid 1999. 

Museo Nacional del Prado, Museo del Prado: pintura italiana anterior a 1600, 
Gredos, Madrid 1979, pp. 226. 

PÉREZ HIGUERA, Mª T., “La Navidad en el arte medieval, Encuentro, Madrid 1997, 
pp. 106, 129 y 135. Las revelaciones de Santa Brígida, p. 133. 

PÉREZ SÁNCHEZ, A. E., “Sobre los pintores de El Escorial”, en Goya (Madrid), 
56-57 (1963) 148-153. 

PÉREZ SÁNCHEZ, A. E., “La pintura toledana contemporánea de El Greco”, en El 
Toledo de El Greco (Catálogo de la exposición), Madrid 1982. 

RUÍZ MANERO, J. M., Los Bassano en España, Fundación Universitaria Española, 
Madrid 2011, pp. 44-46, nº 1, p. 477. 

VVAA., “Pintura del siglo XVII”, en Ars Hispaniae, t. XV, Madrid 1971. 

WEISBACH, W., Reforma religiosa y arte medieval, Madrid 1949, p. 87. 

WETHEY, H. E., El Greco y su escuela (Vol. II), Ediciones Guadarrama, Madrid1967. 

YARZA LUACES, J. “Aspectos iconográficos de la pintura de Juan Fernández de 
Navarrete, el Mudo, y relaciones con la Contrarreforma”, en Boletín del 
Seminario de Historia del Arte y Arqueología de la Universidad de Valladolid 
(BHAAV), (1970) 43-68. 

YARZA LUCACES, J., “Navarrete el Mudo y el Monasterio de la Estrella”, en BHAAV 
(1972) 251-257. 

VORÁGINE, S. de la, La Leyenda Dorada, Madrid 1989, cap. VI, pp. 52-58. 

  



 
VI. IMÁGENES 

 

 
 

Imagen 1: Hugo van der Goes, Adoración de los Pastores. 
Galería Uffizi, Florencia. (Dominio público) 

 

 
 

Imagen 2: Jacopo Bassano. Adoración de los Pastores. Óleo sobre tabla.  

Museo del Prado. (Dominio público) 



 
 

Imagen 3: Jacopo Bassano. Adoración de los pastores.  
Museo del Prado. (Dominio público) 

 

Imagen 4: Adoración de los Pastores. Navarrete el Mudo. 
Monasterio de San Lorenzo de El Escorial. (Dominio público) 

 



 
 

Imagen 5: El Greco. La Adoración de los Pastores (1612).  
Museo del Prado (Dominio público) 

 

 
 

Imagen 6: Murillo. Natividad con el anuncio a los pastores. (Hacia 1660). 
Colección particular. Madrid. (Dominio público) 

 



 

Imagen 7: Federico Barocci, Natividad (1597). Museo del Prado. (Dominio público) 





Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499  

 

 

La casa de Carlos V en Yuste: Una lectura medioambiental 

 

The house of Charles V in Yuste: An environmental reading 

 

Rodrigo GONZÁLEZ RIVERO1 

 

 

Resumen: Frente a la visión tradicional que interpreta el retiro de Carlos V en el 
monasterio de Yuste como una preparación para la muerte, existe una interpretación 
más adecuada sobre la lectura de la construcción que el emperador ordenó levantar 

para su retiro más enfocada a una estancia confortable en su vejez que a una mortaja 
para una muerte cercana. Esta interpretación se fundamenta en un análisis 
medioambiental de los espacios, que permite comprender la edificación desde la 
perspectiva de los recorridos del sol, el agua, el viento y, en última instancia, el confort 
que Carlos V deseaba conferir a su residencia. Este enfoque revela una planificación 
más integral y sensorial de la construcción, orientada a la armonía con el entorno natural 
y al bienestar del monarca en contraste con la vivienda austera del hombre penitente 
que la historia se empeña en ofrecer. 

 

 

Abstract: In contrast to the traditional view that interprets Charles V's retreat in the 
monastery of Yuste as a preparation for death, there is a more appropriate interpretation 
of the construction that the emperor ordered to be built for his retreat, which is more 
focused on a comfortable stay in his old age than on a shroud for an approaching death. 
This interpretation is based on an environmental analysis of the spaces, which allows us 
to understand the building from the perspective of the paths of the sun, the water, the 
wind and, ultimately, the comfort that Charles V wished to confer on his residence. This 
approach reveals a more holistic and sensorial planning of the construction, oriented 
towards harmony with the natural environment and the monarch's well-being in contrast 
to the austere dwelling of the penitent man that history strives to offer. 

 

 

Palabras clave: Carlos V, Felipe II, Monasterio de Cuacos de Yuste, agua, luz, sol, 
iluminación, calefacción, estufa, austeridad, jardines, Gaspar de Vega, Luis Quijada, 
Fray Luis de Santa María.  
 
 
Keywords: Charles V, Philip II, Monastery of Cuacos de Yuste, water, light, sun, 
lighting, heating, stove, austerity, gardens, Gaspar de Vega, Luis Quijada, Friar Luis de 
Santa María. 

 

  

 
1 Graduado en ETSAG, Universidad de Granada. Correo electrónico: 
e.rodrigrivero@go.ugr.es 



 

SUMARIO:  

 

I. Introducción: El retiro del emperador en Yuste 

1.1. La elección de la comarca de La Vera 

1.2. Boato y corte en los apartamentos de Carlos V 

1.3. Breve introducción a la historia del monasterio 

 

II. Situación hidrográfica 

2.1. Arroyo de Yuste y de la Madroñera 

2.1. La cocina 

2.1. Las letrinas 

 

III. Orientación y soleamiento. 

3.1. Las teorías hipocráticas 

3.2. Carpinterías y huecos 

 

IV. Duplicidad de los apartamentos reales 

4.1. Las habitaciones de verano 

4.2. Las habitaciones de invierno 

 

V. Las necesidades del emperador 

5.1. La cripta 

5.2. La ventana en esviaje 

5.3. La estufa 

 

VI. Conclusión  

 

VII. Bibliografía  

 

 

 

 

Recibido: febrero 2025 

Aceptado: abril 2025 

  



I. INTRODUCCIÓN: EL RETIRO DEL EMPERADOR EN YUSTE 

 

La elección por parte de Carlos V del monasterio de San Jerónimo de 

Yuste como lugar de su retiro tras su abdicación en Bruselas ha sido objeto de 

un persistente debate y especulación en torno a los motivos que llevaron al 

monarca a optar por este monasterio extremeño. Mientras que las versiones más 

comunes tienden a resaltar su dimensión religiosa y ascética, las crónicas y 

documentos preservados sugieren una realidad ligeramente distinta a la 

comúnmente aceptada. En estos textos, se describe una vida que no encaja 

plenamente con la imagen de una retirada monástica, sino más bien como una 

especie de apartamiento de las agobiantes demandas de la corte, con el fin de 

continuar supervisando los asuntos del Imperio desde un entorno apacible que 

le ofreciera la posibilidad de descanso, sin llegar a renunciar completamente al 

ejercicio del poder. 

 

Para comprender la compleja relación entre Carlos V y la orden jerónima, 

es necesario situarla en su contexto histórico y religioso. Esta orden fue fundada 

en 1373 por el papa Gregorio XI con el propósito de establecer una comunidad 

monástica de clausura, cuya vida estuviera orientada exclusivamente a la 

contemplación. A diferencia de otras órdenes religiosas, que mantenían un 

mayor grado de interacción con la sociedad, los jerónimos adoptaron una 

estructura rigurosamente retirada, siguiendo el modelo ascético de San 

Jerónimo. Este santo, conocido por su vida de penitencia y austeridad en el 

desierto sirio de Qinnasrin, sirvió como ejemplo paradigmático para los monjes 

de esta orden, quienes aspiraban a vivir en la misma dedicación espiritual y 

renuncia a los placeres mundanos. 

 

“Yo, que por temor del infierno me había impuesto una prisión en 

compañía de escorpiones y venados, a menudo creía asistir a danzas de 

doncellas. Tenía yo el rostro empalidecido por el ayuno; pero el espíritu 

quemaba de deseos mi cuerpo helado, y los fuegos de la voluptuosidad 

crepitaban en un hombre casi muerto. Lo recuerdo bien: tenía a veces que 

gritar sin descanso todo el día y toda la noche. No cesaba de herirme el 

pecho. Mi celda me inspiraba un gran temor, como si fuera cómplice de 

mis obsesiones: furioso conmigo mismo, huía solo al desierto. Después 

de haber orado y llorado mucho, llegaba a creerme en el coro de los 

ángeles”2.  

 

Centrándonos en el retiro de Carlos V en tierras extremeñas, podemos 

caer en la fácil interpretación, que por otro lado es la más difundida, de que llegó 

 
2 SAN JERÓNIMO DE ESTRIDÓN. Carta XXII a Eustoquio. 



a Yuste preparado para morir, mientras transcurría sus últimos días en una 

austeridad que rozaba casi la miseria. El romanticismo que envolvió este edificio 

en su periodo de ruina durante el siglo XIX, y la voluntad de enaltecer el pasado 

de la monarquía española durante el siglo XX, han llevado a la difusión de 

afirmaciones tan erróneas como fantasiosas como las perpetradas por Prudencio 

de Sandoval ya en el siglo XVI: 

 

“Vivía tan pobremente que más parecían sus aposentos robados por 

soldados que adornados para un tan gran príncipe; sólo había en todos 

ellos unos paños negros como de luto, y no en todos, sino en sólo aquel 

en que Su Majestad dormía, y una sola silla de caderas, que más era 

media silla, tan vieja y ruin que si se pusiera en venta no dieran por ella 

cuatro reales; pues los vestidos de su persona eran harto pobres y 

siempre de negro. Lo que tenía de más valor era un poco de plata para su 

servicio, y la plata era llana, que no había en toda ella una pieza dorada 

ni curiosa”3. 

 

La realidad es que ni el retiro de su majestad fue tan austero, ni era un 

retiro como tal, en el sentido de que siguió manteniendo contactos con los 

asuntos del imperio, aunque se encontrara más relajado en el ejercicio del 

gobierno. La historia y los avatares del destino han hecho que el conjunto 

monacal-palaciego se transformase de forma radical, tanto de manera natural 

por sus cambios de usos y habitantes, como por su destrucción parcial y posterior 

rehabilitación.  

 

Estos apartamentos del monasterio de Yuste fueron sin duda, uno de los 

proyectos más personales del emperador, y aunque inconcluso, expresa una 

voluntad de cambio en el panorama español, que sin duda constituirá un 

referente para la construcción del Monasterio del Escorial. Obra que Felipe II, 

siguiendo los pasos de su padre y también en comunión con la orden jerónima 

llevó a cabo para posteridad y descanso de la casa real española y de su estirpe. 

Dos construcciones hermanadas que adoptarán soluciones similares en cuanto 

a su relación con el paisaje, los vientos, el sol o la distribución espacial. 

 

Podemos decir pues que Yuste fue un ensayo efervescente de ideas, de 

monarcas y arquitectos, que planteaban la salida de la Edad Media y la puesta 

en práctica de los valores del renacimiento.  

 

 

 
3 SANDOVAL, P. DE. Historia de la vida y hechos del emperador Carlos V, pp. 1604-
1606.  



1.1. La elección de la comarca de La Vera 

 

Oculto en las faldas de la Sierra de Gredos, inmerso en un paisaje de 

robles y castaños, donde los arroyos de abundante agua riegan los generosos 

campos de cultivo y frutales, se localiza el monasterio de San Jerónimo de Yuste, 

en la localidad verata de Cuacos de Yuste, lugar que fue elegido por Carlos de 

Habsburgo, I de España y V de Alemania para transcurrir el retiro al que le habían 

llevado el cansancio de la edad y la gota además de las derrotas militares que 

había vivido en los últimos tiempos4. 

 

La comarca de La Vera, bisagra entre los valles del Tiétar y del Jerte, 

reúne las bondades de ambos sin pertenecer completamente a ninguno. 

Dependiente en lo religioso de la Diócesis de Plasencia, ha sido un territorio 

históricamente ligado al pueblo toledano de Oropesa, cuyos señores, los Condes 

de Oropesa, fueron benefactores y administradores de estas tierras. Mediante el 

análisis del territorio y la influencia de esta noble familia, entendemos que los 

monasterios en la Edad Media desempeñaban una función infraestructural. En 

ellos, los viajeros, mensajeros, transportistas y trabajadores reposaban en sus 

largas travesías, ofreciéndoles un lugar donde dormir, descansar y comer, 

además de cuidar de sus caballos, mulas o animales de tiro que los 

acompañaban en sus viajes. Cumplían, pues, una labor primordial, que era 

costeada mediante donaciones por parte de las familias nobles, que así dotaban 

a sus tierras de una organización que les beneficiaba en el incremento de sus 

riquezas. A cambio, las comunidades religiosas velaban por las almas de estas 

familias y en muchos casos custodiaban sus cuerpos y sus enterramientos. 

 

La comarca de la Vera durante el siglo XVI fue una agrupación rural 

vinculada a las villas de Plasencia y Oropesa. es, todavía hoy en nuestros 

tiempos, un remanso de paz y naturaleza exuberante se desarrolla a modo de 

comarca lineal en las montañas de la Sierra de Gredos, ubicada en un segundo 

plano respecto a las principales arterias de comunicación que atravesaban las 

principales villas hispanas del siglo XVI.  Sin embargo, no estaba alejado de 

grandes centros del poder sociopolítico como Talavera de la Reina, Toledo, 

Madrid, Oropesa, Lisboa o Valladolid, que en aquel momento era la capital del 

reino. 

 

Sin embargo, resulta curioso que un personaje del linaje y la majestad de 

Carlos V decidiera retirarse de la vida pública en las cercanías de este 

monasterio ubicado en la localidad de Cuacos de Yuste, a pocos kilómetros de 

distancia de su casco urbano. Hoy en día parece más que demostrado que en 

 
4 GARCÍA SIMÓN, A. El ocaso del emperador: Carlos V en Yuste, p. 16. 



cuanto a la elección de este emplazamiento primaron los lazos que mantuvo con 

la familia de los Condes de Oropesa, protectores y benefactores del monasterio, 

cuya presencia y donaciones en él fueron constantes a lo largo de los siglos XV 

y XVI5. 

 

En el caso del monasterio jerónimo de Yuste, esta simbiosis entre los 

Condes de Oropesa y la orden religiosa se vio eclipsada por la entrada en juego 

de la monarquía hispánica. Históricamente, la orden jerónima ha estado muy 

vinculada al servicio de las monarquías ibéricas; de hecho, tan solo se desarrolló 

en España y Portugal, siempre al servicio de sus monarcas, y sin una finalidad 

precisa aparte de la contemplación. Si bien otras órdenes religiosas han tenido 

una vocación más marcada, como los dominicos, la llamada orden de 

predicadores, destinada a la difusión de la fe y la teología, o la orden jesuita, 

destinada históricamente a la enseñanza, los jerónimos encontraban en el 

servicio a la monarquía su principal ocupación. Este hecho propició su liquidación 

en el siglo XIX, aunque durante el siglo XX se intentó restituir antes de que 

pasaran los 100 años que el Vaticano dicta para la extinción de una orden 

religiosa. 

 

En el ámbito territorial inmediato, Yuste puede interpretarse como una 

unidad dentro del sistema de control que los Condes de Oropesa ejercían desde 

el Castillo de Jarandilla, en la comunidad de La Vera. Este territorio alberga una 

de las residencias construidas por dicha familia con el fin de consolidar su poder 

territorial, la cual, a su vez, estaba subordinada a la autoridad central que se 

ejercía desde el Castillo de Oropesa, principal residencia y núcleo administrativo 

de la familia. Así, el territorio se configura como una red infraestructural bien 

delineada, en la que cada villa ocupa un lugar específico dentro de una jerarquía 

establecida. Esta estructura refuerza la noción de que, aunque Yuste se 

encontraba en una ubicación remota, disponía de las conexiones necesarias con 

ciudades relevantes, lo que permitía al emperador mantener una comunicación 

fluida con el resto de sus dominios. 

 

No es de extrañar pues, que, con el relato de estas bondades naturales y 

humanas, el emperador Carlos V quedara fascinado y atraído por estas tierras. 

La elección de este lugar fue decisiva en el desarrollo simbiótico de las 

arquitecturas religiosas y civiles por parte de la monarquía durante el siglo XVI, 

una tradición que maduró en la Edad Media y fue muy habitual hasta el siglo XVII 

en nuestro país.  

 
5 PERLA DE LAS PARRAS, A. El monasterio de San Jerónimo de Yuste. Papeles 
pendientes. Una identificación de sus espacios y usos. La transformación simbólica de 
unas ruinas. (Tesis doctoral), pp. 201-206. 



El resultado de todas estas exploraciones en la aproximación al territorio 

servirá como campo de pruebas, así como referencia, para la gran obra del siglo 

XVI hermana de Yuste, que será el monasterio de San Lorenzo de El Escorial y 

en el que se darán cita características naturales y topográficas similares a las 

ensayadas en el monasterio de Yuste. 

 

1.2. Boato y corte en los apartamentos de Carlos V 

 

Siguiendo este análisis crítico que cuestiona la versión reduccionista de 

la vida de Carlos V en el monasterio de San Jerónimo de Yuste, se ha realizado 

una superposición de los planos del palacio de Carlos V en Granada con los del 

monasterio de Yuste. Este ejercicio permite constatar que, aunque las 

dimensiones de las habitaciones imperiales en Yuste son más reducidas, al 

considerar en conjunto las estancias y salas destinadas a las cocinas del 

emperador, el guardamangier, y las habitaciones y dependencias de criados y 

servicio, las dimensiones generales de ambas edificaciones no presentan 

diferencias significativas. Este análisis cobra aún más relevancia si se incluyen 

los jardines del emperador. Así, uno de los principales errores al abordar el 

estudio del monasterio de Yuste radica en la tendencia a minimizar la amplitud 

de las instalaciones utilizadas por los criados del emperador, quienes ocuparon 

las crujías este y sur del claustro nuevo. Aunque posteriormente estas áreas 

fueron asumidas por los monjes como parte propia, hoy en día se integran de tal 

manera que los apartamentos de Carlos V constituyen el único vestigio tangible 

de su retiro imperial. 

 

Llama la atención que un proyecto de juventud sea más racionalista 

compositivamente hablando y a la vez más lujoso, mientras que un proyecto de 

madurez adquiere una morfología más libre y desencorsetada. La simetría y la 

proporción que antaño regían su residencia (que nunca llegó a habitar en 

Granada) ahora siguen tan solo las reglas de los elementos de la naturaleza y 

los deseos del emperador. Libre de estilos y libre de un papel tan representativo, 

la casa de Carlos V en Yuste representa un paradigma arquitectónico en la 

arquitectura civil española. 

 

Para hacer una aproximación a la distribución que las estancias debieron 

de haber tenido en la época de Carlos V hay que entender que, en el siglo XVI 

la corte imperial tenía un carácter itinerante. Los reyes se desplazaban junto con 

toda su corte de una ciudad a otra e incluso entre diferentes estados. En estos 

viajes llevaban con ellos la mayor parte de sus pertenencias, que, en su mayoría, 

estaban adaptadas a este estilo de vida. Muchos de los muebles que utilizaban 

eran desmontables y se podían empaquetar en arcones, de tal forma que hacían 

más fácil su transporte.  



Imagen 1: Comparativa del Palacio de Carlos V en Granada con los apartamentos y 

las de servicio imperiales del monasterio de Yuste. [Cartografía], producción propia 

 

El inventario de pertenencias tras la muerte de Carlos V nos permite tener 

una idea bastante aproximada de cómo debieron ser estos espacios y cómo 

debieron de estar decorados con obras de arte, tapices, alfombras, pinturas o 

cortinajes.6 

 
6 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, p. 225. 



Si bien es verdad que en el mencionado codilicio7 aparecen muchos 

muebles de naturaleza “plegable” como así lo catalogan las descripciones de las 

que van acompañadas, también encontramos muchos artículos de lujo y 

materiales preciosos, entre los que podemos destacar: alfombras de Alcaraz y 

Turquía, tapicerías bordadas o de lana, colchones de plumas de India, artículos 

de escritorio en plata labrada y plata dorada, relojes de ébano, de cristal o 

metálicos, joyas como el collar del toisón de oro, sábanas y colchas de Holanda, 

pinturas de Tiziano, del Maestro Miguel y de otros artistas, además de mobiliario 

hecho a medida como la silla de manos en la que le transportaban mientras 

estaba recostado o la llamada “silla de caderas” en la que comía y que pudo 

haber sido un prototipo de la silla reclinable que diseñaron con posterioridad para 

Felipe II. 

 

La vida en el palacio de Yuste debió haber sido, cuanto menos lujosa 

teniendo en cuenta todos estos dispositivos que estructuraban la vida en las 

habitaciones. Poco podemos encontrar de esa “austeridad” con la que la historia 

ha decidido bautizar a este palacio podemos encontrar en los inventarios de sus 

bienes. Además, estos objetos y muebles debieron de haber tenido una cuidada 

estética en base a la majestad de su dueño pese a haber sido desmontables y 

portátiles. En este inventario quedan descritos a la perfección muebles que 

tenían labrados el escudo del emperador, o bordados con sus iniciales o que le 

habían sido personalizados de un modo u otro. El mobiliario que se puede ver 

hoy en día en el palacio es mitad original, mitad imitación y falsificación. Muchos 

de estos muebles fueron construidos para el rodaje de la película “Jeromín”.  

 

Dada la similitud formal y dimensional de las 4 habitaciones principales de 

cada planta resulta complejo imaginar el uso que habría tenido cada una de ellas 

de no haber sido por las crónicas que lo recogen por escrito. La verdad es que 

se trata de espacios dotados de un carácter adaptable, que construyen la vida 

doméstica a través de los dispositivos que el usuario inserta dentro ellos y que 

estructuran la vida doméstica. Estos dispositivos tienen un marcado carácter 

medioambiental, debido al cual su diseño aleja el cuerpo humano de las 

superficies frías, de suelo y paredes, por ejemplo los tapices que crean cámaras 

de aire para disminuir el frío o las camas, de considerable altura que alejan el 

cuerpo en descanso de la humedad y el frío del pavimento. 

 

Podemos hablar pues, de una casa construida y adaptada al medio en el 

que se inserta y estructurada según las necesidades del usuario. En ella 

podríamos intercambiar el dormitorio por el comedor o la sala de audiencias por 

el gabinete sin que supusiese muchos cambios en la vida del emperador, pues 

 
7 GARCÍA SIMÓN, A. El ocaso del emperador: Carlos V en Yuste, p. 82. 



la vida doméstica se construye a través de los dispositivos que desarrollan sus 

actividades diarias y no por los condicionantes del espacio. 

 

La vida además se llevaba a cabo de manera diversa en verano y en 

invierno, mientras que muchos de estos muebles y dispositivos permanecían 

inmutables, otros como los tapices y alfombras se colocaban solo en invierno y 

con la llegada del calor se quitaban, y otros como las pajareras, o los riegos sobre 

el pavimento de barro cocido se utilizaban más en verano para refrescar el 

ambiente y poner el aire en movimiento a través del movimiento de las alas de 

estos animales8. 

 

1.3. Breve introducción a la historia del monasterio 

 

El monasterio de Yuste tiene su origen en un asentamiento eremítico 

llevado a cabo por Pedro Brañes y Domingo Castellanos, que llevarán a cabo la 

primera fundación del monasterio en 1402 en unos terrenos donados por Sancho 

Martín, vecino de Cuacos. En 1408 se consigue la bula papal para un monasterio 

y otras gracias y privilegios bajo la protección del señor de Oropesa. En 1414 los 

ermitaños pasan a ser comunidad jerónima y se inician las obras del claustro 

viejo, junto a las construcciones que habían acogido los oficios de zapaterías por 

parte de los ermitaños.  

 

En 1507, Gómez de Toledo edifica la casa del obispo, primera edificación 

de tipo lúdico construida en el conjunto monacal, y en 1508 se acometen obras 

de ampliación en el claustro viejo. En 1527 se edifica la actual iglesia. Será en 

1539 cuando se inicien las obras del claustro nuevo, con 3 órdenes de arquerías, 

quedando las crujías sur y este sin terminar de edificar hasta que se inician las 

obras del emperador. Estas obras se alargarán hasta 1554. Carlos V empezará 

a manifestar a sus hijos, en 1553, su deseo de retirarse a Yuste: 

 

“Que al lado de Yuste se fabricara una casa suficiente para poder vivir con 

la servidumbre y criados más indispensables en clase de persona 

particolar”9. 

 

Un año después, en 1554, el emperador escribirá a los jerónimos 

manifestándoles su intención de vivir junto a su comunidad y se activan los 

mecanismos para la construcción de la casa del emperador. El 24 de mayo de 

1554, Felipe II realizó una visita al lugar junto con Gaspar de Vega: 

 
8 PRIETO GONZÁLEZ, E. Los laberintos del aire, vientos, miasmas y arquitectura en el 
renacimiento. 
9 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, p. 180. 



 

“Después de comer, miró la disposición del sitio de la casa y de la huerta, 

entendiendo bien lo que su padre pretendía, y la traza que había 

enviado”10. 

 

Las obras principales estuvieron terminadas en noviembre de 1555 y en 

septiembre de 1556 Covarrubias hizo una visita a Yuste, dando su aprobación a 

las obras y maravillado por lo poco que había costado. En noviembre de 1556 

llegó a Jarandilla, donde el emperador esperó hasta febrero de 1557 hasta que 

sus apartamentos estuvieron terminados. En Yuste recibió visitas de mensajeros, 

embajadores y familiares, como María de Hungría, su hermana, o su hijo ilegítimo 

Juan de Austria. En agosto de 1558 ya estaba enfermo de malaria y después de 

dos comas palúdicos finalmente falleció el 21 de septiembre de 1558. Fue 

enterrado detrás del altar de la iglesia de Yuste hasta que en enero de 1574 se 

exhumaron sus restos y se transportaron hasta la cripta del monasterio de San 

Lorenzo del Escorial. 

 

Es sabido que en el lugar que hoy ocupan los apartamentos reales de 

Yuste debió existir con anterioridad una pequeña construcción, quizá de carácter 

agrícola. Constituye, pues, una gran incógnita por qué este lienzo, orientado al 

sur y con unas vistas privilegiadas sobre el paisaje, permaneció sin un uso 

concreto hasta la llegada del emperador. La explicación más lógica es que las 

obras de la actual iglesia habían terminado hace poco, debiéndola desplazar 

desde el lienzo norte del claustro viejo hasta el lienzo sur del mismo, y después 

ampliándola y haciéndola más grande, de tal forma que no habría dado mucho 

tiempo a construir nada en este muro sur de la iglesia11. A pesar de que el escrito 

de Fray Luis de Santa María, que data del siglo XVII, es muy descriptivo en 

aspectos de la vida monacal y la evolución del monasterio, no deja claro cuándo 

ni cómo se terminaron las obras de la iglesia. 

 

La autoría de estas habitaciones es, a día de hoy, no muy clara. Lo que 

resulta claro es que debieron de ser proyectadas por un arquitecto real. En la 

época de Carlos V, todo apunta a que debería haber sido Gaspar de Vega, 

aunque las cartas que se conservan con los monjes de la orden confunden en 

muchas ocasiones a Gaspar de Vega con su tío Luis de Vega como artífice de 

este proyecto12. 

 
10 SANDOVAL, P. DE. Historia de la vida y hechos del emperador Carlos V, pp.1604-
1606. 
11 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del Monasterio y Palacio de 
Carlos V en Yuste, p. 25. 
12 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, p. 180. 



 

Acorde con la tradición popular, fue el propio Carlos V quien esbozó las 

trazas de la casa que quería construir a imagen y semejanza de su palacio natal 

de Salinas en Bélgica. Pese a la difusión de este relato, es poco probable la 

presunta autoría por parte de un rey del que no se conoce su especial interés 

por la arquitectura. Por otro lado, es cierto que las obras fueron seguidas por los 

miembros de la corte, realizando visitas de obra tanto Felipe II como Alonso de 

Covarrubias y Gaspar de Vega. 

 

Los trámites para la construcción de la última morada del emperador en 

el monasterio se iniciaron en enero de 1554, mediante correspondencia entre el 

séquito de Carlos V y fray Juan de Ortega, personaje que, habiendo sido un 

destacable monje jerónimo con una carrera supervisada por el emperador debido 

a su gran capacidad en los estudios, se encontraba residiendo en Yuste. Parece 

ser que las obras en algún momento se ralentizaron más de lo esperado y, ante 

la inminente llegada del emperador, fray Juan de Ortega envió una propuesta 

alternativa a Carlos V en agosto de 1554, alojándole en la crujía Este del claustro 

viejo, en unos apartamentos que también contaban con una ventana en esviaje 

por la que ver la misa desde el dormitorio. Estos planos constituyen la primera 

representación de las habitaciones del emperador que a día de hoy se 

conservan. 

 

La concepción espacial de las habitaciones de Carlos V es simple en su 

tipología y distribución: cuatro habitaciones principales en torno a un pasillo que 

cruza la vivienda de este a oeste. Además, las salas principales tienen asociadas 

pequeñas estancias auxiliares, que en los documentos de la época vienen 

recogidos como “retretes”. De especial interés son los dos retretes orientados en 

la fachada sur, que habrían servido como lugar de soleamiento y descanso para 

Carlos V en vez de habitaciones auxiliares para sus criados, como se ha pensado 

hasta hace poco. Todas las salas están duplicadas en la planta baja, que repite 

exactamente todas las salas de la planta de arriba, excepto la de la estufa, que 

en planta baja consistió en el pórtico del jardín del emperador, y su habitación 

superior fue construida durante la estancia del emperador bajo su petición de 

crear una habitación para alojar la estufa que debía confortarle en los meses fríos 

de invierno. 



Imagen 2: Plano de fray Juan de Ortega de 1554. Tomado de A. Ballarín Iribarren, 

Arquitectura y construcción del Monasterio y Palacio de Carlos V en Yuste, p. 95 

 

 

Después del plano de Juan de Ortega, la siguiente representación del 

palacio es un plano del viajero romántico Laborde de 1806, en el que el 

monasterio ya había sido destruido por las tropas napoleónicas en el transcurso 

de la Guerra de la Independencia. Posteriormente, están los planos de 

levantamiento de las ruinas que André Conte realizó en el transcurso de sus 

trabajos de investigación en el monasterio, los cuales, sin embargo, se vieron 

interrumpidos por el inicio de la Guerra Civil española en 1936. 

 

 

 



 

Imagen 3: Plano de Laborde de 1806.Tomado de A. Ballarín Iribarren, Arquitectura y 

construcción del Monasterio y Palacio de Carlos V en Yuste, p. 97 

Imagen 4: Andrè Contè. “Relevé et restauration du Monastére de Yuste”, 1935, 

Tomado de A. Perla de las Parras El Monasterio de San Jerónimo de Yuste, papeles 

pendientes, p. 41  



Es interesante resaltar que el monasterio de Yuste fue objeto de 

peregrinación para viajeros, artistas e intelectuales románticos durante el siglo 

XIX. Había sido destruido durante la Guerra de la Independencia y constituía un 

reclamo suculento para los que se veían atraídos por la última morada del César 

Hispano, el hombre más poderoso de todos sus tiempos, que había pasado sus 

últimos días alejado de la vida mundana en mitad de las montañas. Fue en esta 

época cuando se empezó a agrandar el mito en torno a la estancia de Carlos V 

en este monasterio, convirtiéndole en poco menos que un monje ascético que 

vivió en pobreza y austeridad y con casi un halo de santidad en sus últimos días 

en la tierra. Pese a que los apartamentos que se mandó construir no fuesen 

dignos del hombre más poderoso sobre la faz de la tierra, se ha querido a lo largo 

de la historia aumentar este mito. Sin embargo, atendiendo fielmente a Las 

evidencias, este mito se desmonta de manera flagrante al ser testigos de la 

opulencia y la dignidad con la que vivió en estos espacios 

 

Después de la estancia del emperador Felipe II compensó a la comunidad 

jerónima por haberse llevado el cuerpo de su padre al Escorial con varias 

donaciones. Con posterioridad Felipe IV también emprendió reformas de 

mantenimiento en los apartamentos de su antepasado. 

 

El declive del monasterio empieza en el transcurso de la Guerra de la 

Independencia, cuando fue quemado por los franceses en agosto de 1809. En 

1820 los monjes jerónimos son expulsados después de la supresión de las 

órdenes religiosas por parte de José I y el monasterio fue vendido a Bernardo 

Borja y Tarrius que lo dedica a la industria textil de la seda. Posteriormente lo 

que quedaba del monasterio fue comprado por los marqueses de Mirabel en el 

transcurso del siglo XIX recibió la visita de varios viajeros románticos e 

intelectuales como Pedro Antonio de Alarcón o Unamuno, para en 1898 ser 

restituido el monacato, esta vez por parte de la orden de Terciarios Capuchinos, 

que lo abandonarán en 1917. En 1925 la orden jerónima fue reinstaurada en 

España. En 1941 empezaron las obras de restauración de González-Valcárcel y 

en 1958 los jerónimos volvieron al monasterio, hasta que en la década pasada 

del presente siglo la comunidad se extinguió siendo reemplazada en la 

actualidad por monjes paulinos venidos desde Polonia.  

 

 

II. CARACTERÍSTICAS HÍDRICAS 

 

2.1. El arroyo de Yuste y de la Madroñera 

 

Carlos V en su trayecto hacia el monasterio de Yuste realizó unas 

jornadas de viaje agotadoras. El emperador llegó al Valle del Jerte por la 



localidad de Tornavacas, situada en lo alto de la Sierra de Gredos, y desde donde 

se contempla toda la inmensidad del valle bajo los pies de uno. Debió de resultar 

una visión espectacular, que el emperador inmortalizó con estas palabras: 

 

“Ya no franquearé ningún otro (puerto), si no es el de la muerte. Y no es 

mucho que tierra tan buena y sana como la de Yuste, cueste tan cara de 

alcanzar”13.  

 

Después del descenso por el puerto de Tornavacas, Carlos V se dirigió 

hacia Jarandilla, donde sus anfitriones, los Condes de Oropesa, tenían uno de 

sus castillos, allí descansó varias semanas hasta que sus aposentos en el 

monasterio de Cuacos de Yuste estuvieron terminados para la entrada de su 

majestad. La dificultad de la jornada y la orografía hizo que Carlos V no pudiese 

viajar a caballo, por lo que se le construyó la llamada “silla de manos”, una 

especie de tumbona cubierta desde la que el emperador podía emprender el 

viaje cargado en animales o transportado por fuerzas humanas. Pese a la 

dificultad del viaje, el emperador no estaba tan enfermo como para que le 

impidiera realizar un trayecto tan largo y difícil. Esto nos da una razón más para 

pensar que su majestad gozaba de mejor salud de la que se nos ha hecho pensar 

y esperaba llevar una vida saludable y tranquila en estas tierras, sin imaginar que 

la muerte le sorprendería por la picadura de un mosquito que le transmitiría la 

malaria. 

 

Para entender el conjunto monacal y la elección de su emplazamiento es 

crucial abordarlo desde la perspectiva de la hidrología. El monasterio de Yuste 

realiza la captación del agua que utiliza en sus actividades desde una distancia 

muy cercana. El monasterio se sitúa entre el cauce de dos arroyos, por la 

izquierda el arroyo de Yuste, y por la derecha el arroyo de la Madroñera. Como 

apuntan diversos estudiosos, este último debió de desviarse de su traza original 

para alojar la construcción del claustro nuevo. Esta traza, sin embargo, es 

perceptible en los planos a través de la morfología natural de la topografía. Se 

tiene constancia de documentos de diferentes intervenciones en este claustro 

debido a los movimientos de tierras y deslizamientos, que pueden deberse a la 

presencia de aguas que seguían recorriendo el cauce original del arroyo y que 

inundaban los cimientos del monasterio. Por esa razón, en el siglo XVII se llevó 

a cabo la construcción del albañal que recorre el claustro bajo la superficie y que 

habría intentado solucionar los flujos de aguas que seguramente seguían 

infiltrándose en el subsuelo. 

 

 
13 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, tomo 2, p. 16. 



La explicación a esta decisión de desviar el arroyo pudo surgir a través de 

la decisión de ampliar el monasterio con el segundo claustro hacia el lado este, 

hecho que resulta singular en la arquitectura de la orden jerónima, en la que los 

claustros se solían ampliar hacia el oeste, buscando una relación directa con la 

entrada a la iglesia, y no con su cabecera, como es el caso del claustro de Yuste. 

Esta decisión de ampliar el monasterio hacia el este da que pensar que sus 

benefactores, en este caso los Condes de Oropesa, buscaban que este espacio 

dotase de una mayor autonomía e independencia, quizá porque entre sus planes 

cabía ya el hospedar a huéspedes ilustres. Fuera cual fuese la razón, la decisión 

de la construcción del claustro nuevo provocó la modificación del arroyo de la 

Madroñera, obra de bastante enjundia que nos hace pensar que fue una decisión 

que sopesaron con motivos de peso en vez de construir el segundo claustro en 

el espacio que ocupan las huertas de los flamencos, espacio de mayor llanura y 

menor humedad. La obra de este claustro está fechada en 153914. 

 

Una vez que el conjunto monacal adquirió su morfología definitiva de dos 

patios, uno de ellos adosado a la iglesia, las obras hidráulicas se sucedieron en 

la mejora de su abastecimiento de aguas. Prueba de ello es, por ejemplo, que 

las obras de la segunda cerca de Yuste se llevaron a cabo para incluir en la 

infraestructura del monasterio la fuente del agorador, partidor de agua esencial 

que hace las veces de arca de decantación y captador de agua desde los dos 

arroyos, tanto el de Yuste como el de la Madroñera. 

 

Desde el punto de vista infraestructural, el arroyo de Yuste siempre estuvo 

más vinculado al abastecimiento del monasterio y el de la Madroñera al riego de 

huertas. Será una vez que se construya el claustro nuevo en el siglo XVI cuando 

su agua se implementará también en el abastecimiento de los espacios 

monacales y se llevarán a cabo una serie de reformas hidráulicas, como el filtro 

de hojas que siempre se ha atribuido como obra del ingeniero italiano Juanelo 

Turriano y que se ubica en la cota norte de la cerca del monasterio. 

 

Sin embargo, estas obras hidráulicas, en concreto el estanque del vergel,  

realizadas por el italiano Juanelo Turriano provocarán problemas de 

estancamiento de aguas que, según los historiadores, habrían favorecido la 

proliferación de mosquitos que acabarían contagiando de malaria al emperador. 

La verdad es que poco se tiene registrado sobre las obras que Juanelo realizó 

en Yuste; sin embargo, los cronistas recogieron testimonios sobre la 

recomendación de no abusar de las superficies de agua en esta tierra ya de por 

sí húmeda. Las fuentes escritas nos hablan de otras construcciones hidráulicas 

 
14  BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del Monasterio y Palacio de 
Carlos V en Yuste, p. 2. 



que hoy no se conservan, como la alberca del vergel, que por las descripciones 

escritas debió haber tenido unas dimensiones considerables y que se emplazaba 

en un jardín exento del edificio del monasterio y situado en el camino hacia la 

ermita de Belén. 

 

El monasterio se abastece a través del cauce de agua que sale de la 

fuente del agorador y se bifurca en el filtro de arena de la huerta de San Juan en 

dos ramales: el primero abastece la zapatería y el claustro nuevo, recogiendo 

finalmente sus aguas en la alberca bajo el puente para su posterior uso en los 

regadíos. El segundo ramal fluye bajo la calle de los oficios hasta llegar a las 

cocinas, donde a través de un arca se distribuye en otra bifurcación: primero 

pasando por el refectorio y luego por el claustro hacia el ala sur del claustro 

nuevo. El otro ramal se desvía por el ala este del claustro nuevo y abastece las 

cocinas del emperador y las letrinas, para encontrarse nuevamente con el ramal 

de agua anterior en el arroyo de la Madroñera, que aguas abajo dotaba al molino 

de agua en movimiento para moler granos que la gente traía del pueblo e 

introducía por la puerta del molino. 

 

En la época de Carlos V, la propiedad del monasterio incluía no solo los 

terrenos cercados, sino también diversas fincas y propiedades contiguas que se 

regaban con las aguas de los dos arroyos adyacentes al monasterio: el de Yuste 

y el de la Madroñera, junto con sus múltiples afluentes. Ambos arroyos, al igual 

que los que atraviesan el pueblo de Cuacos desembocan el “la Garganta 

Jaranda”, una de las más grandes y caudalosas que a su vez va a dar sus aguas 

al río Tiétar. Es destacable que el arroyo de Yuste tenga una construcción 

conocida como ‘el pantano’, ubicada laderas arriba del monasterio, que 

almacena agua para uso en caso de escasez. 

 

La historia ha mantenido que Carlos V eligió este territorio por sus 

bondades naturales, sin embargo, testimonios de la época señalan que este 

emplazamiento no era tan favorecedor para la salud del emperador como se ha 

creído hasta ahora. Tierra de abundantes arroyos y gargantas en constante 

circulación, era ya un entorno bastante húmedo en el que además se hicieron 

importantes obras hidráulicas que modificaron las condiciones naturales del 

lugar. Así en enero de 1555, mientras Carlos V esperaba en el castillo de 

Jarandilla de la Vera a expensas de sus anfitriones los Condes de Oropesa la 

finalización de sus aposentos en Yuste, recibió la visita del prestigioso médico 

italiano Andrea Mola. 

 

“En llegando le dijo dos cosas: la una, que para su salud convenía dejar 

de beber cerveza, y S. M. respondió que no lo haría; la otra, que este 

asiento que había tomado no era sano, ni podrá tener buen aire, y que era 



húmedo, y de fuerza había de ser caluroso: a esto le respondió que aún 

aquí no había hecho profesión”15.  

 

Con estas palabras entendemos la posición de Carlos V, quien, pese a las 

indicaciones de especialistas que le desaconsejaban la zona para su salud, 

permanecía firme en su decisión de habitar ese territorio, convencido de que con 

sus intervenciones el lugar no supondría ningún riesgo para la salud. 

 

Asimismo, el 2 de febrero de 1557 llegó el doctor Cornelio de Baersdorp16 

a Jarandilla y realizó varias visitas al emperador, quien enfermó de paludismo 

debido a la existencia de aguas estancadas en la zona que provocaron la 

proliferación de mosquitos que al picarle le transmitieron la enfermedad. También 

consta en los testimonios que el doctor Cornelio realizó varias visitas al 

emperador, especialmente quedando a su atención en Yuste después de que el 

emperador cayera en coma palúdico desde el 30 de agosto de 1558 hasta el 6 

de septiembre de 1558. Se sabe que el mismo doctor contrae fiebres y 

descomposición debidas a la misma enfermedad y no aporta mucho a su 

curación. Carlos V sufrirá un nuevo coma palúdico el 17 de septiembre, para 

acabar muriendo el 21 de septiembre de ese mismo año. 

 

En general el emperador fue muy exigente a la hora de planear sus 

jardines y estanques, desde la fuente del terrado alto y bajo, la alberca del jardín 

llamado “ el vergel”, las albercas bajo la rampa y bajo los cubos del palacio etc. 

Todas estas intervenciones hidráulicas en comunión con el ambiente ya húmedo 

del lugar pudieron haber provocado la enfermedad y muerte, que el emperador 

no planeaba, al menos en un periodo tan breve de tiempo.  

 

Al comparar los principales monasterios jerónimos de los siglos XV y XVI, 

podemos comprobar que el Monasterio de Yuste capta el agua de los arroyos de 

Yuste y de la Madroñera desde una distancia muy corta en comparación con los 

ejemplares contemporáneos.  

 

Otra conclusión que podemos extraer de la comparación de estos 

monasterios es que utilizaban infraestructuras paralelas a los elementos 

naturales para captar agua, lo que les permitía controlar el caudal. De esta forma, 

los monasterios jerónimos no toman agua directa de los ríos o arroyos, sino que 

prefieren realizar su abastecimiento a través de conducciones, en muchos casos 

con elementos de filtro y depuración, incluso en los casos en los que la fuente 

de captación era muy cercana. 

 
15 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste., tomo 2, p. 16. 
16 Ídem. 



 

Por otro lado, cabe destacar la presencia de varios ramales o 

conducciones de agua, una principal, que abasteciera al monasterio, con un 

agua más depurada y tratado y pura, y otro ramal que abastecería más los 

elementos de huertas y plantaciones que rodeaban los monasterios. Esto se 

pone de manifiesto sobre todo en los monasterios de Yuste y El Escorial, que 

tuvieron una gran influencia el uno sobre el otro.  

 

Es también de especial interés que la orientación de los monasterios 

intenta respetar siempre el eje Este-Oeste en la ubicación de las iglesias, como 

marca la tradición religiosa, pero siempre incorporando un pequeño giro para no 

orientarse en la perfecta orientación N-S, sino alinearse a los vientos más 

favorables17.  

 

2.2. La cocina 

 

La cultura humana en torno a la cocina y al fuego es tan antigua como la 

sociedad misma. Se puede decir que los espacios de tratamiento y cocinado de 

alimentos fueron los primeros que surgieron en la historia de la arquitectura y 

que a través de ellos se articularon el resto de los espacios que conforman el 

ámbito doméstico18. 

 

Durante el renacimiento la preocupación por la salubridad de los espacios 

tan principales como eran las cocinas aumentó en vías de expulsar las miasmas 

y aires viciados de los que se empezaba a conocer su carácter perjudicial para 

la salud, esto, unido al desarrollo de la chimenea como elemento para domesticar 

el fuego hicieron que el diseño de la cocina de un monasterio como el de Yuste 

adquiriese un papel protagonista a la hora de decidir su emplazamiento. En el 

caso de la cocina del monasterio de Yuste, se sabe que ocupó siempre el mismo 

lugar, la esquina noreste del claustro viejo, en un cuerpo exento que se separaba 

de la fachada norte del monasterio. Esta significación del espacio, como si se 

tratase de una arquitectura casi metabólica, se explica a través de la singularidad 

espacial de su interior.  

 

En tratados renacentistas de arquitectura como en los de Philibert de 

L’Orme encontramos representaciones de estos espacios singulares, cuya 

chimenea en muchos casos se resolvía a través de una campana, que podía 

estar centralizada y cuya cúspide se elevaba en altura en busca de evacuar los 

humos y aires nocivos hacia el exterior de las cocinas. Además, en el 

 
17 PRIETO GONZÁLEZ, E. Los laberintos del aire. Vientos, miasmas y arquitectura en 
el Renacimiento, p. 133. 
18 PRIETO GONZÁLEZ, E. Historia medioambiental de la arquitectura. 



revolucionario tratado de Scappi sobre el arte de cocinar en el renacimiento 

podemos imaginar cómo era una cocina del siglo XVI, en la que todo gira en 

torno al fuego y a la fuente de agua que abastecía la cocina. Dos elementos 

definidores de un espacio. 

 

Las trazas de las cocinas del monasterio de Yuste están hoy 

prácticamente perdidas, aunque durante el siglo XX quedaban las rozas de los 

muros en el paramento norte del monasterio que indicaban que esta construcción 

tuvo en su origen dos alturas. De manera paralela, Ballarín en su tesis doctoral 

sitúa 5 celdas en la planta segunda del monasterio, sobre las cocinas. Esta 

práctica era común en la época, donde la parte alta de una cocina se utilizaba 

como cámara para los monjes enfermos o mayores que se reconfortaban con el 

calor residual que emitía la cocina. 19 

Imagen 5: Axonometría de la cocina del monasterio del Escorial. En A. Pestriani, La 

estética de la energía, cocinas de la Edad Media y el Renacimiento, p. 78  
 

“La oficina de la Cocina siempre se ha estado en el lugar que ahora tiene 

y casi con el mismo edificio, aunque lo que toca adonde está la lumbre, 

en sus principios sólo estaba cubierta a teja vana, y lo estuvo hasta que 

se quemó y se deshizo, que fue el año 1570, (...) Hízose luego el fuego 

de la manera que está con sus arcos y campana el dicho año”20.  

 
19 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, plano 4C. 
20 Archivo de Monasterio del Parral, Manuscrito de Fray Luís de Santa María sobre la 
casa de Yuste (1835), p.665-666. 



 

En cuanto a la situación central del fuego, resulta de un proceso de 

significación de este elemento que lo sitúa en el centro de la estancia en torno al 

cual se articula la vida culinaria. Esta posición y reconstrucción se basa en 

ejemplos de monasterios jerónimos contemporáneos como el del Escorial, 

reconstruido por Alberto Prestianni21 (imagen 5).  

 

 

Imagen 6: Reconstrucción del cuerpo de las cocinas. [Axonometría], producción propia 

 

La captación de agua debió de ser a través de la calle de los oficios, que 

abastecería a la fuente de la cocina y dando paso después al arca de la cocina, 

desde la que se abastecía el claustro nuevo como se muestra en la imagen 6. 

 

“Estos otros caños van pegados a la pared de la dicha casa hasta entrar 

por la puerta del corral de la cocina y antes de entrar en el dicho corral o 

puerta se encuentra con otro caño que viene de junto a un Peral junto que 

está junto a la fuente del Obispo encima como luego se dirá en su lugar”22.  

 
21 PRESTIANNI, A. La estética de la energía, cocinas de la Edad Media y el 
Renacimiento, p. 78. 
22 Archivo de Monasterio del Parral, Manuscrito de Fray Luís de Santa María sobre la 
casa de Yuste (1835), pp. 665-666. 



 

2.3. Las letrinas 

 

La descripción que fray Luis de Santa María hace de las “necesarias” o 

letrinas en su manuscrito es clara en su situación y disposición. Antes de la 

construcción del claustro nuevo parece que las letrinas se situarían en un cuerpo 

independiente sobre la traza original del arroyo de la Madroñera según Ballarín23. 

 

Después de la construcción del claustro nuevo estas se situaron en la 

esquina sureste del mismo, no siendo hasta la llegada del emperador cuando 

cobraron su dimensión original. Constaba de dos cuerpos. En el superior, a nivel 

del claustro nuevo comunicaba con el llamado “cuarto de colgar los trapillos, que 

sin embargo  debió haber acogido este uso de forma temporal mientras duraban 

las construcciones, ya que, debido a su situación privilegiada y fachada a 3 

orientaciones, debió haber estado concebido como cámara de alguna persona 

importante. En el cuerpo inferior debió haber existido una canalización que 

recogía las aguas sucias hasta el cuarto situado por debajo del de colgar los 

trapillos, que habría acogido el arca de las necesarias por debajo de un suelo 

técnico de madera, destinándose el resto del espacio a almacenaje o cuarto de 

instalaciones. 

 

En una de las visitas de campo, se encontró el caño que habría servido 

de desagüe para esta infraestructura, sin embargo, el espacio contiguo que 

habrían ocupado las necesarias se encuentra hoy cegado y transformado. 

 

Llama la atención a su vez, que de forma paralela a la construcción de las 

letrinas se construyese una escalera de caracol para darle acceso, más aun 

siendo su emplazamiento colindante con las llamadas “escaleras por las que 

Quijada subía a sus aposentos”.  

 

“La oficina común de las necesarias se hizo juntamente cuando se fue 

haciendo el claustro... Y se hizo al rincón el caracol por donde se sube a 

lo alto con pureta al claustro y otra a las necesarias, que esta tapiada 

como se ve para que los de arriba entrasen en ella sin salir de el en las 

tres fachadas de la cuadra se le dio puerta, luna a la entrada y otra a mano 

derecha, otra frontera y otra a la mano izquierda donde se lavan los 

trapillos”24.  

 
23 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, plano IsoM. 
24 Archivo de Monasterio del Parral, Manuscrito de Fray Luís de Santa María sobre la 
casa de Yuste (1835), p. 685. 



 

Imagen 7: Imagen del posible desagüe de las necesarias en la arqueta de las 

necesarias (antiguo gallinero). [Fotografía], archivo personal 

Imagen 8: Reconstrucción del cuerpo de las letrinas.  

[Cartografía], producción propia 



 

Esta duplicación de las conexiones verticales debió proyectarse para 

diferenciar los recorridos de personalidades y criados, hecho que nos hace 

suponer que la construcción de este cuerpo, tal como la conocemos hoy, está 

incompleta, y que debieron de proyectarse apartamentos para alguna 

personalidad notable que vivía en el monasterio. En cualquier caso, esto se trata 

de una hipótesis ya que nadie ha sabido aclarar el uso exacto de este cuerpo 

sureste. 

 

 

III. ORIENTACIÓN Y SOLEAMIENTO 

 

3.1. Las teorías hipocráticas 

 

El renacimiento puso en el foco de la época temas que hasta entonces 

habían estado eclipsados por el ostracismo de los principios religiosos. Este 

movimiento quiso devolver a la vida ciertas ideas como la naturaleza, y ciertas 

aspiraciones sobre los ambientes humanos, que desarrollaron teorías en las que 

lo sanitario se confundía con lo medioambiental, lo cosmológico con lo 

psicológico y lo estético con lo ético25. 

 

La tradición hipocrática, una de las más influyentes en el siglo XVI y 

desarrollada por el médico griego Hipócrates, exponía que el cuerpo humano 

estaba influido por 4 humores que a la vez se relacionaban con los 4 elementos 

y el cosmos. Esta relación entre cuerpo humano y naturaleza expone a la 

perfección el incipiente cambio de perspectiva de la época, en el que el ser 

humano ocupaba el centro del mundo, desplazando a la figura divina que la había 

ocupado durante la Edad Media.  

 

Este pensamiento exponía el equilibrio de los humores como 

condicionante de la salud humana, es decir, el cuerpo debía estar en sintonía 

con su entorno, y para ello la arquitectura jugaba un papel determinante en esta 

simbiosis, de la cual actuaba como intermediario, protegiendo o exponiendo el 

cuerpo humano a sus flujos y energías. 

 

Carlos V gobernó territorios de una gran parte de Europa, y en este 

desempeño del gobierno entró en contacto con muchas de estas corrientes y 

movimientos que empezaban a despuntar fuera de Italia en su extensión por los 

reinos europeos y por el mundo. Es razonable pues, que, para el diseño de sus 

 
25 PRIETO GONZÁLEZ, E. Los laberintos del aire, vientos, miasmas y arquitectura en el 
renacimiento, p. 39. 
 



habitaciones imperiales en Yuste, quisiera poner en práctica estas buenas 

estrategias sanitarias, más cuando se encontraba ya en una edad añosa. 

 

Si bien la estética del renacimiento fue uno de sus valores más difundidos, 

encima incluso de la parte medioambiental, Carlos V quiso ponerla en práctica 

en su casa de Yuste incluso al precio de desatender esta componente estética y 

compositiva de la cual el renacimiento es portador. 

 

La razón por la que Carlos V nunca habitó los apartamentos de verano 

puede deberse a que nunca estuvieron del todo terminados. El emperador 

emprendió muchas reformas durante su estancia en Yuste, que se extendieron 

a lo largo de los 17 meses que residió en esta casa, del 3 de febrero de 1557 al 

21 de septiembre de 1558. No hay que olvidar, además, que el carácter friolero 

de Carlos le llevaba a rodearse de chimeneas y estufas para su mayor confort, 

por lo que podría ser que se encontrase más a gusto en las habitaciones de 

invierno durante todo el año. 

 

Los apartamentos de Carlos V tienen una orientación sureste muy 

interesante que dota a las estancias de los principales beneficios del sol y los 

protege del dañino sol de poniente a través del gran filtro que supone el jardín 

del terrado. De este modo, los primeros rayos del sol iluminarían las estancias 

más privadas, el dormitorio y el comedor, que también se protegían del sol a 

través de la galería de madera que hacía las veces de comunicación con las 

dependencias de los criados.   

 

La rotación del edificio con respecto al norte geográfico es de 12 grados. 

Este hecho, pese a deberse a la posición original de la iglesia, refleja la 

preocupación desde la antigüedad de orientar bien las ciudades y edificios. Esta 

ligera rotación respecto al norte geográfico será constante en la arquitectura 

renacentista española, por ejemplo, en el monasterio de San Lorenzo del 

Escorial, que adoptará una rotación similar a la de Yuste, pero en el sentido 

opuesto, es decir, hacia el suroeste26.  

 

La inclinación de los rayos solares, que en invierno es más oblicua, 

permitía que los rayos de sol penetrasen en las habitaciones durante numerosas 

horas del día, contribuyendo al calentamiento del aire interior. Además, la 

vegetación de cítricos plantada en el jardín inferior no llegaba hasta los huecos 

de esta planta, por lo que no había ningún elemento que interrumpiera el paso 

del sol hacia las habitaciones del emperador. 

 
26 PRIETO GONZÁLEZ, E. Los laberintos del aire. Vientos, miasmas y arquitectura en 
el Renacimiento, pp. 150-153. 



 

No hay que olvidar que la casa que visitamos hoy en día está “desnuda” 

y que en el siglo XVI el confort térmico en invierno se lograba con la colaboración 

de grandes tapices de ricas telas y suntuosos diseños que colgaban y vestían 

los muros de las estancias. Se colgaban de maderos desde el techo y se 

disponían un poco separados de la pared, creando de esta forma una cámara de 

aire que mitigaba la pérdida calórica de las habitaciones. 

 

3.2. Carpinterías y huecos 

 

Los orificios horadados en las fachadas de este palacio son, cuanto 

menos, singulares y lejanos de la cultura castellana de la época. Las ventanas 

se componen de dos hojas abatibles hacia el interior, cada una con tres 

cuadrantes que acogen un vidrio y que cuentan con su contraventana 

independizada de las del resto. Esta singularidad permite tener un control de la 

entrada de la luz solar muy preciso, cerrando las contraventanas que molesten y 

dejando abiertas aquellas de las que se tenga necesidad. Rematando estas dos 

hojas abatibles encontramos otros dos cuadrantes, esta vez no practicables, 

pero que también cuentan con sus contraventanas independizadas. 

 

De esta forma, al abrir todas las hojas y contraventanas de una 

carpintería, se nos quedaría una vista diáfana del paisaje y una entrada de 

tamaño considerable para el intercambio de energías con el exterior. Los huecos 

superiores, que quedan por encima de la altura de un hombre promedio, no 

permiten la entrada de aire al ser fijos, pero sí la de iluminación cuando sea 

necesario. 

 

En la parte baja de las paredes existió un zócalo de azulejos, elemento de 

tradición castellana, que alejaba la humedad de la parte baja de los muros y 

hacía más fácil la limpieza de la parte de los muros en contacto con las 

superficies vivideras. Estos azulejos fueron quitados en algún momento, según 

Perla27 fueron aprovechados por la marquesa de Mirabel, propietaria del 

inmueble después de la desamortización, en su palacio de Mirabel en Plasencia.  

 

Las carpinterías de la planta baja contaban con rejas de protección frente 

a intrusos, al igual que las del terrado alto y bajo. Sin embargo, el resto de las 

carpinterías de la planta alta no contaban con medios de protección, tan solo con 

el pequeño zócalo de unos 17 centímetros entre el suelo y el inicio del marco, 

 
27 PERLA DE LAS PARRAS, A. El Monasterio de San Jerónimo de Yuste, papeles 

pendientes, p. 226. 



sin barandilla alguna exterior que interfiriera entre el espacio interior y el exterior, 

como podemos ver en el grabado de Wyngaerde28. 

 

La influencia de estas carpinterías se atribuye a orígenes flamencos, 

región en la que los escasos días de buen tiempo hacían de sus carpinterías 

unos verdaderos dispositivos de regulación de energías con el exterior. En 

numerosos cuadros y representaciones flamencas de la época, podemos ver 

carpinterías parecidas a las de Yuste. La llegada de esta influencia al proyecto 

de la casa de Carlos V pudo haber sido propiciada por el propio emperador, 

flamenco de nacimiento, quien la hubiese impuesto al arquitecto Gaspar de 

Vega. 

 

El mayor número de carpinterías abiertas hacia el paisaje se interpreta 

también como un gesto de transición al Renacimiento, en el que las casas reales 

ya no tenían que ser inexpugnables, sino cómodas para sus usuarios. Así lo 

podemos contemplar en cuadros de la época, como en el retrato de Carlos V 

sentado, obra de Tiziano, que representa al emperador sentado en un espacio 

muy parecido a lo que pudo haber sido el terrado de Yuste. Sin embargo, se trata 

de algún otro lugar, ya que el cuadro fue pintado algunos años antes de que 

Carlos V se mudase a Yuste29. 

 

Si suponemos la arquitectura del siglo XVI como funcionalista, podríamos 

suponer que el diseño y la disposición de los huecos en las fachadas 

corresponden al tipo de espacios que albergan detrás, y en cierto modo es así, 

aunque también responden a otros factores determinantes como la orientación y 

la exposición al sol. Las fachadas del monasterio se diseñaron distribuyendo una 

mayor cantidad de huecos y ventanas en las fachadas sur y este, aprovechando 

al máximo la luz solar durante el día y el amanecer, mientras se protegían del 

intenso sol del poniente. La fachada norte, a pesar de albergar el mayor número 

de celdas y habitaciones, tiene la menor cantidad de huecos en comparación con 

las demás, esto se debe a la protección contra los vientos y el frío del norte, que 

a menudo traen lluvias y humedad. 

 

Una situación similar se observa años más tarde en la construcción del 

Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, donde una aparente distribución 

racionalista y homogénea de los huecos reduce su número en las fachadas norte 

y oeste, aumentando en cambio los de la fachada este, orientada hacia el 

levante. De igual manera, la fachada sur es la más soleada. 

 
28 WYNGAERDE VAN DEN, A. Grabado del monasterio de Yuste. (1567). Albertina 
Museum, Austria, Viena. N.º de inventario 26.336. 
29 BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del monasterio y palacio de 
Carlos V en Yuste, p. 153. 



IV. DUPLICIDAD DE LOS APARTAMENTOS REALES 

 

La visita actual al monasterio de Yuste recorre solo las habitaciones de 

invierno en las que vivió el emperador. Es importante precisar que estas fueron 

las únicas en las que Carlos V habitó, debido al breve periodo de tiempo que 

residió en estos aposentos. Las cartografías y planos desarrollados en este 

trabajo pretenden, sin embargo, mostrar el proyecto residencial de Carlos V en 

toda su complejidad. De esta forma, hablaremos siempre de las habitaciones de 

verano (ubicadas en el piso inferior) y las habitaciones de invierno (ubicadas en 

el piso superior). Esta duplicación de los espacios domésticos nos da la primera 

clave medioambiental del proyecto, que es que no se habita de la misma forma 

una estancia en verano que en invierno, cuando la temperatura, la humedad y el 

soleamiento son diferentes.  

 

La duplicación de las estancias por estaciones es una práctica típica en la 

arquitectura civil española de los siglos XVI y XVII, en la que los muebles y 

diferentes elementos utilizados en la vida diaria se transportaban con el paso de 

las estaciones de arriba a abajo. En verano se habitaban los pisos inferiores al 

ser más frescos debido al contacto con la tierra, mientras que en invierno se 

habitaban los pisos superiores buscando huir de la humedad natural del terreno 

y buscando espacios en general de volumen más reducido para que fuesen más 

fáciles de calefactar. 

 

Según la tradición vitruviana, la sociedad nació de la aparición del fuego 

y de este nació la arquitectura, de la necesidad de conservar esa llama que se 

había prendido de manera casual y que reconfortaba a los miembros de la misma 

especie en torno a él. La tradición de culto al fuego es tan antigua como la 

sociedad misma y se fue perfeccionando con el devenir de los siglos. En el 

Renacimiento, el perfeccionamiento de las chimeneas y estufas en Flandes hizo 

posible que en la casa de Carlos V se situase una chimenea por estancia en las 

habitaciones de invierno, y tan solo una en la sala de audiencias en la planta de 

verano. La chimenea tenía también un carácter representativo del poder en la 

época; dominar el fuego era una hazaña que pocas construcciones de la época 

lograban hacer con eficiencia. 

 

Las cuatro habitaciones principales se disponen en torno a un pasillo 

central que comunica con las fachadas este y oeste, creando un flujo de 

ventilación cruzada que comunicaba el jardín cubierto de “césped” del terrado 

con la galería de los criados. Cada una de las cuatro estancias tenía asociada 

un espacio de menor dimensión denominado “retrete” que ofrecía espacios 

complementarios a los principales y de algún modo más privados y acogedores. 

 



De especial interés resulta el denominado “cuarto de la estufa”, situado en 

el lado este y que sabemos que mandó construir Carlos V cuando llegó. Se trata 

de la única estancia que no está duplicada en la planta inferior. 

 

Por otra parte, el acceso desde las habitaciones de invierno al nivel del 

jardín se realizaba a través de una rampa que, a modo de puente, discurría sobre 

una gran alberca que hacía las veces de partidor de las aguas que llegaban de 

los huertos y jardines del monasterio. 

 

Las estancias más privadas de Carlos V habrían sido el gabinete y el 

dormitorio, de carácter más íntimo, al estar pegados al paramento de la iglesia y 

no contar con tanta iluminación. Las estancias más diurnas habrían sido el 

comedor y la sala de audiencias, donde Carlos V recibía a los numerosos 

emisarios y personalidades que lo visitaron en su retiro en Yuste, además del 

“terrado”, un jardín cubierto lleno de árboles y plantas que debió haber sido una 

proeza técnica de la época. 

 

Imagen 9: Hipótesis de apartamentos de verano y sección de los apartamentos de 

Carlos V del monasterio de Yuste en 1567. [Cartografía], producción propia 

 



4.1. Las habitaciones de verano 

 

Situadas en la planta baja, estas salas cuentan con una mayor altura, 

llegando a los 5 metros y 60 centímetros, de tal forma que el aire caliente quedará 

en las partes altas de las estancias al subir debido a su menor densidad. 

 

En las habitaciones de la planta baja cobra una gran importancia la 

vegetación colindante. Numerosos testimonios hablan de “la calle de los 

naranjos”, un espacio alargado y de no excesiva anchura que estaba plantado 

con varias filas de naranjos que se adosaban a la fachada sur del palacio de 

Carlos V. Estos árboles, que suelen tener una altura media de entre 3 y 4 metros, 

habrían hecho las veces de filtro para las estancias colindantes con ellos, ya que 

las copas de los árboles habrían llegado a tapar una parte de los huecos de las 

ventanas, favoreciendo de esa manera el enfriamiento por transpiración de las 

hojas de los árboles y por evaporación del agua presente en sus hojas. Esta 

disposición de filas de naranjos y vegetación, que puede parecer caprichosa en 

su concepción, obedecería pues a una razón medioambiental y climática que 

haría la vida en verano más confortable. Estas estrategias se entienden a través 

del dibujo, que es capaz de asociar conceptos escritos con estrategias climáticas 

a través de la reconstrucción de los espacios. 

 

“Que, aunque no ay cosa acabada paresce ya lo que ha de ser. Salen 

todas las ventanas sobre naranjos que tienen cercada la casa y a todas 

partes ay buena vista. La proporción de todas las piezas es tan buena y 

los maderamientos tan fuertes y llanos y ansi van las puertas y ventanas 

que se labran a grand priesa y las rexas estarán presto acabadas y todo 

se asentar haciendo buen tiempo; y para la subida del aposento y plata y 

para solar y luzir están los materiales a punto. A la parte de oriente dejo 

concertado que se haga una galería en derecho a la puerta”30. 

 

“Lo principal de toda la fábrica son ocho pieças, o quadras de a veynte y 

cinco en largo. Estas quatro piezas ansi altas como baxas, las dividen dos 

tránsitos, o callejones que van de Oriente a Poniente: el alto sale a una 

plaça, con un colgadizo grande al Poniente, adornado de muchas flores y 

diversidad de naranjos, cidros, limones, y una fuente bien labrada. El baxo 

a la huerta, y a lo que cae debaxo desta plaça, o colgadizo que se sustenta 

sobre columnas de piedra”31. 

 

 
30 Archivo de Monasterio del Parral, Manuscrito de Fray Luís de Santa María sobre la 
casa de Yuste (1835), p. 573. 
31 Archivo de Monasterio del Parral, Manuscrito de Fray Luís de Santa María sobre la 
casa de Yuste (1835), p. 348. 



Por otro lado, la presencia de voladizos y balcones conseguiría proteger 

las estancias de la incidencia de los rayos solares del verano, que, al tener un 

ángulo de inclinación mayor, en muchos casos no llegaría a penetrar en el interior 

de las estancias en las estaciones calurosas.  

 

A través de las singulares carpinterías realizadas para este palacio 

podemos suponer que en los meses de verano permanecían abiertas y, gracias 

a su morfología, dejaban diáfana una gran apertura en los muros que favorecía 

la ventilación cruzada. Hay que apuntar que todas las estancias, excepto las 

adosadas al muro de la iglesia, contaban con huecos a más de una fachada o 

incluso a fachadas enfrentadas, favoreciendo la ventilación cruzada. 

 

Como era típico en el siglo XVI, los pavimentos realizados en barro cocido 

adquieren un gran protagonismo en los días calurosos. Estos eran a menudo 

“regados” o salpicados con agua, de tal forma que el agua en contacto con la 

superficie se evaporaba, favoreciendo el enfriamiento por evaporación. 

 

Imagen 10: Las habitaciones de verano. [Planimetría]. Producción propia 

 

En la parte baja de las paredes existió un zócalo de azulejos, elemento de 

tradición castellana, que alejaba la humedad de la parte baja de los muros y 

hacía más fácil la limpieza de la parte de los muros en contacto con las 

superficies vivideras. Estos azulejos fueron quitados en algún momento, según 



Perla32 fueron aprovechados por la marquesa de Mirabel, propietaria del 

inmueble después de la desamortización, en su palacio de Mirabel en Plasencia.  

 

4.2. Las habitaciones de invierno 

 

En vista de la llegada de los meses más frescos del año, en invierno y 

otoño, todas las pertenencias de Su Majestad, así como sus muebles, ropajes y 

demás ajuar perteneciente a Carlos V, eran transportados desde la planta baja 

del palacio a la planta superior. Este nivel, que tiene una altura libre 

considerablemente menor que los apartamentos de verano para conservar mejor 

el calor, como ya hemos visto, estaba dotado con cuatro chimeneas, una en cada 

una de sus cuatro salas: en el dormitorio, en el comedor, en la sala de audiencias 

y en el gabinete.  

 

 

 

 

Imagen 11: Las habitaciones de invierno. [Planimetría]. Producción propia 

 

 
32 PERLA DE LAS PARRAS, A. El Monasterio de San Jerónimo de Yuste, papeles 
pendientes. p. 226. 



Además, una de estas cuatro chimeneas, la situada en el comedor, 

contaba con una estufa traída de Flandes por el mayordomo de Carlos V, Luis 

Quijada. De esta forma, se establecían cuatro focos principales de calor que, 

situados en los contornos de la casa, la calefactaban de forma eficiente, teniendo 

en cuenta las dimensiones y la distancia entre los focos de calor. Sin embargo, 

uno de estos cuatro focos era más potente que el resto: el de la estufa. Esta 

estancia debió haber sido la más confortable de todo el palacio en invierno y en 

ella Carlos V desempeñaba su vida diurna más privada, en compañía de pocos 

y rodeado de recuerdos y cuadros de familiares. 

 

 

V. LAS NECESIDADES DEL EMPERADOR 

 

5.1. La cripta 

 

Carlos V no solo eligió el monasterio de San Jerónimo de Yuste para vivir 

su retiro de la vida pública, sino que además lo eligió como su lugar de entierro 

y sepultura. A través de los manuscritos y cartas ha llegado hasta nuestros días 

esta, cuanto menos extraña, decisión. No deja de resultar curioso que la persona 

con más poder de sus tiempos, con dominios en múltiples regiones de Europa y 

del mundo, eligiese este retirado emplazamiento para descansar eternamente. 

Hay que recordar que hasta finales del siglo XVI no existió un panteón para la 

familia real española, donde los reyes recibían sepultura con el resto de sus 

familiares. Será de manos ya de Felipe II cuando se cree este espacio destinado 

a celebrar las glorias y triunfos del linaje de la monarquía española.  

 

Con anterioridad a esta circunstancia los reyes solían enterrarse en 

monasterios o capillas en iglesias de las principales villas y ciudades de sus 

dominios, siempre en un lugar separado del altar, en algún tipo de nichos o 

capillas funerarias, o incluso bajo el pavimento de estos edificios. Sin embargo, 

Carlos V, hombre temeroso de Dios y de la muerte, dejó muy bien estipulado 

cómo habría de realizarse su sepelio una vez llegara el momento. Dispuso que 

quería ser enterrado debajo del altar de la iglesia, con medio ataúd fuera del 

muro, de tal forma que el sacerdote al dar misa pisara su cuerpo pecador, pero 

no sus partes púdicas por considerarlas deshonrosas para su ascenso en el reino 

de los cielos. Esta concepción mística del enterramiento marca un punto y aparte 

en la tradición mortuoria de la nobleza.  

 

Hasta ahora tan solo los restos de santos y grandes figuras de la iglesia 

habían sido enterradas bajo el altar, el lugar más puro de un templo católico, pero 

cumpliendo el deseo del emperador, los reyes que empezaron a ser enterrados 

en este lugar empezaron a adquirir de forma simbólica la santidad de los 



miembros de la iglesia que hasta ahora eran los únicos en gozar de este 

privilegio. Se trata de un proceso de santificación del linaje real. No es casual 

que este cambio de perspectiva surja en este periodo renacentista, en el que el 

enfoque de la vida del hombre empieza a no estar tan centrado en la vida 

espiritual, sino en la vida terrenal del hombre. 

 

Pese a los deseos de Carlos V, y sus precisas indicaciones para su 

muerte, su cuerpo nunca reposó en ninguna cripta imperial en Yuste, ya que no 

existía. Desde su muerte el 21 de septiembre de 1558 y hasta el 27 de febrero 

de 1574 el cuerpo del emperador permaneció en el muro de la iglesia del 

monasterio sin que la cripta que él había proyectado se llevase a cabo hasta 

tiempo después. 

 

Fue ya su hijo Felipe II quien decidió financiar el retablo mayor de la 

iglesia, de modo simbólico para que se recordase el pasado imperial del 

monasterio y porque Carlos V lo dejó escrito en su testamento, hecho que los 

monjes jerónimos no dejaron de recordar al nuevo rey hasta que la obra fue 

ejecutada. Este retablo fue diseñado con unas trazas que el propio monarca le 

encargó a Juan de Herrera en 1579 y ejecutado por Antonio Segura. También 

encargó en Talavera de la Reina unos azulejos para el arrimadero de las paredes 

colindantes y unos cortinajes que decoraban el retablo33.  

 

“El emperador, nuestro señor que está en el cielo, dexo mandado en su 

testamento se hiçiese retablo en el altar y capilla mayor de sancto 

Hieronimo de Yuste adonde su magestad vivió y murió, los testamentarios 

acabo de tantos años no an hecho en esto cosa ninguna: El prior del dicho 

monesterio suplica a vuestra magestad sea servido mandar se haga 

merced a aquella cassa y a los testamentarios que el retablo se haga 

como vuestra magestad se sirva”34. 

 

Debido a las reformas para acoger el retablo del altar mayor, el suelo del 

ábside se elevó alcanzando su actual cota y creándose el espacio que hoy es la 

cripta. Además, se dispuso una ventana en ella que miraba hacia el jardín y que 

naturaliza el paso de la vida a la muerte de una forma simbólica y poética. Esta 

exploración compositiva y espacial sería nuevamente usada en el monasterio del 

Escorial, en el que la cripta real también se encuentra debajo del altar de la 

iglesia, además de en multitud de iglesias y enterramientos posteriores. 

 

 

 
33 PERLA DE LAS PARRAS, A. El Monasterio de San Jerónimo de Yuste, papeles 
pendientes, p. 179. 
34 Ibídem. 



5.2. La ventana en esviaje 

 

La conexión visual que se establece entre la habitación del emperador y 

el altar de la iglesia constituye una de las exploraciones espaciales más 

singulares de este edificio, marcando un precedente que será imitado por su hijo 

Felipe II en su propio dormitorio del monasterio del Escorial, donde a través de 

una ventana también podía seguir los oficios desde su lecho. 

 

La realidad es que Carlos V nunca tuvo la visión que tenemos hoy en día 

desde su lecho. Como se ha comentado en el capítulo anterior, la cota del altar 

se elevó con la construcción del retablo, diseñado con trazas de Juan de Herrera, 

de tal forma que entre el dormitorio del emperador y el ábside de la iglesia 

quedaba un balcón a través del cual Carlos V podría seguir los oficios, pero no 

desde la perspectiva que se tiene hoy en día, con el altar sobre elevado y la 

conexión con el dormitorio a través de unos peldaños35. 

 

En la ilustración contigua se ha representado el altar con la cota actual y 

en discontinua la original, entendiendo que el proyecto del emperador para este 

espacio comprendía la existencia de la cripta debajo del altar que hubiese 

transformado el espacio a su estado actual de todas maneras. 

 

La orden jerónima celebra oficios a los que asisten las comunidades 

seglares de las comunidades vecinas, los monjes, que seguirían la misa desde 

el coro, necesitaban que la parte del altar estuviese lo suficientemente elevada 

como para poder seguir la misa desde el mismo. Sin embargo, la elevación del 

altar de Yuste resulta excesiva, marcando con exceso la verticalidad de la nave. 

Este hecho ha sido comentado por diversos viajeros entre ellos tan ilustres como 

Pedro Antonio de Alarcón36. 

 

5.3. La estufa 

 

Carlos V, hombre friolero, se hizo acompañar toda su vida de estos 

ingenios del norte de Europa que se utilizaban en las casas notables y que 

recibían el nombre de estufas. 

 

Sabemos por el inventario de bienes del emperador37 que se hizo a su 

muerte que entre sus pertenencias se hallaba una estufa, que sin embargo no 

fue la que utilizó en su estancia en Yuste. Desde Flandes, en su último viaje a 

 
35 PERLA DE LAS PARRAS, A. El Monasterio de San Jerónimo de Yuste, papeles 
pendientes, p. 179. 
36 ALARCÓN, P. A. “Visita al Monasterio de Yuste”, Viajes por España, p. 65. 
37 GARCÍA SIMÓN, A. El ocaso del emperador: Carlos V en Yuste, p. 82. 



España, Carlos V portó consigo una estufa de pequeñas dimensiones que le 

acompañó hasta que se instaló en sus aposentos de Yuste. En su espera en el 

castillo de Jarandilla de la Vera, hospedado por los condes de Oropesa, está 

documentado que realizó reformas en los aposentos en los que pernoctó para 

instalar su estufa de viaje. No resulta extraño, ya que el propio carácter itinerante 

de la corte de Carlos V que se rodeara de estos elementos desmontables en sus 

viajes. 

 

La estufa a la que hacen referencias las crónicas y testimonios del 

monasterio de Yuste se refieren a la de Luis Quijada, mayordomo del emperador, 

que la tenía instalada en su palacio de Villagarcía de los Campos, cerca de 

Valladolid. Luis Quijada, en las  cartas que envió a Juan Vázquez, le habla de 

que su majestad está buscando una estufa en Valladolid y Burgos de unas 

características concretas, y que de no hallarla, por no ser común su uso en tierras 

castellanas, debía ir a su palacio donde su mujer Magdalena de Ulloa daría las 

órdenes para desinstalar la estufa de su casa y empaquetarla rumbo al 

monasterio38. La estufa que Quijada tenía en su palacio era de hierro, material 

común junto con la cerámica para la realización de estos artefactos. 

 

El palacio no estaba preparado para instalar una estufa, y se realizaron 

obras para su instalación , que comprendieron la construcción del llamado 

“cuarto de la estufa” desde el que se alimentaría este ingenio, dejando la 

habitación del comedor limpia y libre de criados que tuvieran que atender la 

combustión. 

 

Mucho se ha discutido si Carlos V gozaba del calor de la estufa desde el 

comedor o desde el propio cuarto desde donde se alimentaba. La lógica nos lleva 

a pensar que un personaje de su nobleza no se desplazaría hacia un cuarto tan 

sucio y secundario como este. Además, para ir desde sus aposentos hasta el 

cuarto de la estufa en invierno debería haber salido al exterior, a la galería corrida 

de madera, con el consecuente frío que esto conlleva.  

 

La realidad es que el cuarto de la estufa, debido a sus reducidas 

dimensiones y volumen y su proximidad con la estufa debió haber sido el cuarto 

más caliente de la casa. Además, en una carta de Quijada a Vázquez, de 26 de 

diciembre de 1557, le habla de que la estufa ya está terminada y su majestad se 

meterá en ella, haciendo referencia al mencionado cuarto.  

 

 
38 PERLA DE LAS PARRAS, A. Historia de una estufa. Las placas cerámicas del XVI en 
la casa Aguirrebeña de Bergara, p. 28. 



En el plano de Laborde de 1806, que constituye la representación más 

antigua conservada desde la muerte de Carlos V vemos como hay un orificio en 

el muro que separa el comedor y el cuarto de la estufa y que podría haber sido 

un paso entre las dos estancias para que el emperador disfrutara de la estufa en 

los dos cuartos. 

 

 

VI. CONCLUSIÓN 

 

Al examinar los argumentos expuestos en este trabajo, es posible concluir 

que Carlos V concibió un palacio destinado a su retiro, no a su muerte; una 

edificación rodeada de complejos y exuberantes jardines, con especies 

aromáticas y exóticas, y adornada por fuentes y piscinas artificiales, ubicada en 

una zona que, aunque apartada, no era ajena a los círculos políticos de la 

España y Europa del siglo XVI. 

 

Considerando la complejidad de su personalidad, es plausible imaginar 

que el monarca deseaba un retiro que le permitiera ejercer su voluntad y 

proyectar la vida que deseaba, lejos de las construcciones rígidas que 

previamente había mandado erigir. Este proyecto, profundamente personal, 

halló en la orden jerónima, siempre al servicio de la monarquía, un aliado que 

velara por la salvación de su alma y espíritu. 

 

La elección de La Vera como lugar de retiro no fue tan azarosa como se 

ha sugerido. Estaba lo suficientemente cerca de las principales ciudades del 

ámbito político del siglo XVI para mantener comunicación con sus mensajeros y 

embajadores, pero a la vez suficientemente apartada para ofrecerle la serenidad 

de una naturaleza exuberante. 

 

Las cartografías del territorio nos permiten comprender la relación del 

monasterio con su entorno. En el ámbito hidrográfico, la abundancia de agua que 

regaba esas tierras fue objeto de críticas por parte de los médicos imperiales, 

que desaconsejaron su uso por sus posibles efectos adversos sobre la salud del 

emperador; sin embargo, Carlos V consideraba que, con las reformas 

necesarias, el entorno podría ser domesticado y adecuado para su retiro. Esto 

refleja su deseo de vivir en armonía con la naturaleza, un proyecto truncado por 

la muerte, dejando inconcluso su palacio y jardines. 

 

El monasterio, además, fue el escenario de una maduración de tipologías 

arquitectónicas y ensayos medioambientales que habrían de influir en la 

construcción del monasterio de San Lorenzo de El Escorial, obra maestra del 

Renacimiento español. A través de los inventarios y comparaciones realizadas, 



podemos entender que la vida en Yuste fue lujosa, con espacios diseñados para 

adaptarse al entorno y al clima. La duplicación de estancias según las estaciones 

climáticas, junto con sistemas de calefacción como chimeneas y estufas, junto a 

la disposición de tapices y alfombras, permitieron maximizar el confort según la 

época del año. La estufa, como elemento paradigmático, ilustra cómo se 

implementaron estrategias típicas del norte de Europa en la arquitectura civil 

castellana. 

 

Carlos V influyó personalmente en los requisitos y necesidades de su 

residencia, como la conexión del dormitorio y la iglesia mediante una ventana en 

esviaje, o la construcción de la cripta real bajo el altar, elementos que servirían 

de modelo para el monasterio de El Escorial, que su hijo Felipe II erigiría más 

tarde. Estos detalles nos permiten reconstruir las atmósferas de los espacios, en 

los que muebles, tapices, alfombras y obras de arte se combinaban para 

transformar un espacio sencillo en un entorno digno de un monarca. 

 

En conclusión, el palacio dentro del monasterio de Yuste fue un proyecto 

profundamente personal y meditado, en el que Carlos V buscó satisfacer tanto 

sus necesidades más domésticas como espirituales, materializadas en un 

proyecto residencial que pese a su simplicidad constructiva y formal 

proporcionaba un gran confort y estaba complementado con objetos de lujo y 

sistemas climáticos capaces de hacer un espacio sencillo digno de un 

emperador. Este proyecto representa un enigma y una innovación arquitectónica 

que ofrece claves para comprender la transición entre la Edad Media y el 

Renacimiento, constituyendo un laboratorio de experimentación para arquitectos 

y monarcas que culminaría con la construcción de El Escorial. 

 

 

VII BIBLIOGRAFÍA 

ALARCÓN DE, P. A. “Visita al Monasterio de Yuste”, Viajes por España. Editorial 

Maxtor, Valladolid 2008. 

BALLARÍN IRIBARREN, A. Arquitectura y construcción del Monasterio y Palacio 

de Carlos V en Yuste. (Tesis doctoral), Universidad Politécnica de Madrid, 

2000. Recuperado de https://oa.upm.es/39850/ 

BERRIOCHOA SÁNCHEZ-MORENO, V. “Monasterio de Yuste, intervenciones 

recientes”, Restauración y Rehabilitación, n 60 (2002) 

https://oa.upm.es/45593/ 

CORBACHO SÁNCHEZ, A. “El Monasterio de Yuste y el retiro de Carlos V en 

las guías de viajes de Volkmann y Baedeker”, Alabe Revista De 



Investigación Sobre Lectura y Escritura, no 23. (2021) 

https://doi.org/10.15645/Alabe2021.23.10 

CUÉ ROMANO, R. Confesión general de Carlos V. (Yuste, 1557-1558). Editorial 

Santillana, Santander1958. 

GALASSO, G. Carlos V y la España Imperial, Editorial Centro de Estudios Europa 

Hispánica, Madrid 2011. 

GARCÍA SIMÓN, A. El ocaso del emperador: Carlos V en Yuste. Editorial Nerea, 

Madrid 1995. 

FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M. Carlos V, el César y el hombre, Editorial Espasa, 

Madrid 2015. 

GONZÁLEZ VALCÁRCEL, J. M. “Yuste. Arquitectura”, Órgano del Colegio oficial 

de Arquitectos de Madrid, n 1 (1959) 

https://www.coam.org/es/fundacion/biblioteca/revista-arquitectura-100-

anios/etapa-1959-1973/revista-arquitectura-n1-Enero-1959 

HERRERO, L. El monje del monasterio de Yuste (últimos momentos del 

emperador Carlos V). Leyenda religiosa tradicional del siglo XVI. Editorial 

Apostolado de la Prensa, S.A., Madrid 1940. 

MARTÍN MARTÍN, T. Fray Marcos de Cardona, jardinero de Carlos V y Felipe II 

en Yuste y en el Escorial. Sociedad de fomento y reconstrucción del Real 

Coliseo de Carlos III de San Lorenzo del Escorial, 2008. 

ORANTOS MARTÍN, R. “Los caballeros de Yuste”. ABC (2018, 17 de febrero).  

PARKER, G. Carlos V, una nueva vida del emperador. Editorial Planeta, 

Barcelona 2019. 

PERLA DE LAS PARRAS, A. Historia de una estufa, las pacas cerámicas del XVI 

en la casa Aguirrebeña de Bergara. Editorial Bergarako Udala, Bergara 

1998. 

PERLA DE LAS PARRAS, A. El monasterio de San Jerónimo de Yuste. Papeles 

pendientes. Una identificación de sus espacios y usos. La transformación 

simbólica de unas ruinas. (Tesis doctoral). Universidad Nacional de 

Educación a Distancia, Madrid 2017. Recuperado de 

https://portalcientifico.uned.es/investigadores/184909/tesis 

PESTRIANNI, A. Estética de la energía: cocina de la Edad Media y el 

Renacimiento. (Trabajo Fin de Grado). Universidad Politécnica de Madrid 

(2023). Recuperado de https://oa.upm.es/72730/ 

PIZARRO GÓMEZ, F.J. El monasterio de San Jerónimo de Yuste. Editorial 

Patrimonio Nacional y Ministerio de la Presidencia, Madrid 2006. 



PRIETO GONZÁLEZ, E. Historia medioambiental de la arquitectura. Editorial 

Cátedra, Madrid 2019. 

PRIETO GONZÁLEZ, E. Los laberintos del aire, vientos, miasmas y arquitectura 

en el renacimiento. Ediciones Asimétricas, Madrid 2023. 

REMONDO GALÁN, J. Monasterio de El Escorial: un análisis medioambiental 

del patrimonio. (Trabajo Fin de Grado). Universidad Politécnica de Madrid 

(2022). Recuperado de https://oa.upm.es/71190/.  

RODRÍGUEZ PRIETO, M. T. El monasterio de Yuste. Estudio histórico-artístico. 

(Tesis doctoral). Universidad de Extremadura (2012). Recuperado de 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=25858. 

RODRÍGUEZ PRIETO, M.T. Yuste. Monasterio de San Jerónimo de Yuste. 

Editorial Patrimonio Nacional, Madrid 2010. 

RUIZ DE ARCUATE, A. Juan de Herrera, arquitecto de Felipe II. Editorial 

Reverté, Barcelona 1997. 

RUIZ HERNANDO, JA. Los monasterios jerónimos españoles. Editorial Caja 

Segovia, Segovia 1997. 

SANDOVAL, P. DE. Historia de la vida y hechos del emperador Carlos V, En 

casa de Bartolomé París, Pamplona 1618. 





 
 

Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 

 

La ermita de San Sebastián de Rute y su decoración pictórica: nuevas 
aportaciones sobre un ejemplo del barroco cordobés 

 
 

The hermitage of San Sebastian in Rute and its pictorial decoration: new 
contributions on an example of the cordoban baroque 

 

Óscar GÓMEZ RUIZ1 

 

Resumen: La ermita de San Sebastián de Rute supone uno de los exponentes 
artísticos más destacables y, a su vez, más desconocidos del municipio 
cordobés. Por ello, este trabajo se presenta como una síntesis de toda la 
información existente hasta el momento y donde, además, se aportan datos 
documentales inéditos acerca del devenir histórico de este pequeño templo. Se 
presta especial atención al análisis de las pinturas que conserva en su interior, 
distinguiendo entre las abigarradas pinturas murales y las extraordinarias 
pinturas de caballete, de las que estudiaremos su iconografía y sus 
paralelismos con estampas de Hendrick Goltzius.  
 
Abstract: The hermitage of San Sebastián in Rute represents one of the most 
notable artistic expressions, yet simultaneously one of the most obscure, of this 
cordoban municipality. Therefore, this work is presented as a synthesis of all 
existing information up to the present moment, supplemented by unpublished 
documentary data regarding the historical evolution of this small temple. Special 
attention is paid to the analysis of the paintings it houses, distinguishing 
between the elaborate mural paintings and the extraordinary easel paintings. 
We shall delve into their iconography and draw parallels with prints by Hendrick 
Goltzius. 
 
 
Palabras clave: ermita de San Sebastián, Rute, pintura mural y de caballete, 
Barroco, Hendrick Goltzius.  
 
Keywords: Hermitage of San Sebastian, Rute, mural and easel painting, 
Baroque, Hendrick Goltzius.  
  

 
1 Investigador independiente. Correo electrónico: oscargomezruiz00@gmail.com 



 
 

 

SUMARIO:  

I. Contextualización histórica  

II. Situación y distribución. Elementos generales de la ermita  

III. Pinturas murales  

IV. Pinturas de caballete 

V. Conclusión 

VI. Fuentes y bibliografía 

 

 

Recibido: enero 2025 

Aceptado: marzo 2025 

  



 
 

I. CONTEXTUALIZACIÓN HISTÓRICA 
 

La configuración del Rute moderno, a diferencia de otros pueblos 
cercanos, se realiza de nueva planta en su asentamiento actual alrededor de la 
primera mitad del siglo XV. Todo indica que fue Ramiro Sánchez de 
Barrionuevo, señor de Rute, quien en torno al año 1435 decidió poblar el actual 
término municipal de Rute con gentes de Segovia, Loja e Iznájar, así como con 
los antiguos pobladores de lo que actualmente conocemos como Rute Viejo. 
Con estos habitantes y con los que llegaron en tiempos del nuevo señor de 
Rute, Diego Fernández de Córdoba, a partir de 1466, se desarrolló el 
asentamiento al que se llamaría Villanueva de Rute2.  
 

Para este nuevo asentamiento en vías de desarrollo, la Edad Moderna 
supuso una de las etapas históricas en la que más modificaciones se realizaron 
tanto a nivel urbanístico, demográfico y social. Si nos centramos en los 
primeros datos poblacionales conservados, relativos al año 1530, 
comprobaremos que la población de Rute apenas alcanzaba los 500 
habitantes. Un dato que contrasta en gran medida con los 2400 habitantes 
contabilizados en el 1571, lo cual nos muestra un despegue demográfico de 
esta población que irá incrementando de forma progresiva hasta las primeras 
décadas del siglo XIX, en las que se llegan a registrar 6802 habitantes en toda 
la villa. Únicamente detectamos un ritmo más débil durante los inicios de los 
siglos XVII y XVIII, años de crisis que evidentemente afectaron a la natalidad3. 

 
A nivel social, de forma similar a la mayoría de poblaciones del 

momento, la sociedad del Rute Moderno se repartía de forma muy desigual, 
pues dentro de los estratos no privilegiados existían grupos con una capacidad 
económica muy elevada y perfectamente comparable a la de las capas altas. 
Comenzando por el grupo denominado como “privilegiados”, en el que se 
incluyen la nobleza y el clero, veremos que incluso en la segunda mitad del 
siglo XVIII, apenas rondaban el 6% del total de habitantes del municipio. En 
cuanto a la nobleza, su presencia será nula durante los siglos XVI y XVII, 
únicamente en el XVIII se contabilizarán unos doce vecinos hidalgos que 
residían en la villa, de hecho, su presencia no suponía ningún reconocimiento 
sustancial más que el de formar parte de la corporación municipal. A pesar de 
que los nobles residentes en Rute apenas tuvieran relevancia, algunas grandes 
casas nobles sí disponían de terrenos en el término municipal de la localidad4. 
Una de estas destacadas casas nobiliarias era la del Señor de Rute, señorío 
posteriormente integrado en el Condado de Cabra y en el Ducado de Sesa, 
quien tenía el privilegio de designar a los capitulares del cabildo local, al 
corregidor y a destacados oficiales5. 

 
En cuanto al grupo de los “no privilegiados”, como se apuntaba, existen 

algunas familias que podríamos denominar burguesas, aunque no se trata de 
una burguesía mercantil o industrial como la que se dará en otros puntos de 

 
2 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987, p. 19. 
3 Ibíd., pp. 20-21. 
4 Ibíd., pp. 41-43.  
5 GARCÍA JIMÉNEZ, B., El poder concejil en el Sur de Córdoba (Iznájar, Doña Mencía 
y Rute), Córdoba 2016, p. 243. 



 
 

España. Estos grupos adinerados pertenecientes al llamado tercer estado 
serán escribanos, médicos, abogados, procuradores, funcionarios, 
administradores y algún que otro campesino. Pero la mayoría de la población 
ruteña en estos siglos la formaron campesinos como braceros, yunteros o 
pequeños propietarios que se debían económicamente a los grandes 
propietarios, arrendatarios o administradores. Por último, en el nivel inferior se 
encontraban los grupos marginales, compuestos por moriscos, gitanos, 
extranjeros y vagabundos, los cuales fueron objeto de persecución y de 
constantes pleitos6. 

 
La economía ruteña durante la Edad Moderna se fundamentaba en las 

actividades agrícolas, ganaderas y comerciales, así como en las pequeñas 
actividades artesanales y de servicios. La agricultura era la principal fuente de 
trabajo, algo curioso dado que en Rute no podemos considerar que existieran 
terrenos productivos. Aun así, la agricultura local se basaría en la siembra 
(hortalizas, trigo, lino, cáñamo y frutales), el olivar, los viñedos, el encinar y 
algunos terrenos dedicados al pasto, los cuales competían con un alto 
porcentaje de terrenos baldíos7. La ganadería en cambio era una actividad 
menor en la que destacaba el ganado caprino, ovino y porcino, así como un 
pequeño grupo dedicado a la apicultura8. Asimismo, podemos hablar de otras 
actividades económicas como el comercio, fundamentalmente de productos 
agropecuarios o la industria, todavía débil y centrada en la transformación de 
los productos agrícolas o la destilación de aguardiente9 10. El comercio en Rute 
desde el siglo XVI tiene un carácter secundario ya que se fomentaba más la 
producción local y la importación de productos deficitarios. No será hasta bien 
trascurrida esta Edad Moderna, cuando el aumento demográfico y, por 
consiguiente, el aumento de la demanda, configuren lo que actualmente 
conocemos como un mercado moderadamente liberal11. 

 
A grandes rasgos, este fue el horizonte que vio fundarse al conocido por 

entonces como hospital de San Sebastián y, por tanto, a la aledaña ermita que 
también llevó su nombre y donde se rendía culto a la imagen del Santo mártir. 
Junto al cercano hospital de la Vera-Cruz, este hospital fue una de las 
instituciones de caridad más significativas de la villa, cuya principal labor fue la 
de hospedar a los pobres y enfermos que llegaran a la localidad, hecho que a 
su vez justificaría la ubicación limítrofe de este edificio.  Siguiendo la 
documentación conservada en el archivo de la parroquia de Santa Catalina 
Mártir de Rute, ya desde 1559 hay misas registradas en la ermita de San 
Sebastián, acogiéndose bajo la intercesión del Santo y en sufragio del alma de 

 
6 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987, pp.43-
44.  
7 Íbid., pp. 49-50.  
8 Íbid., p. 65.  
9 Íbid., pp. 70-81. 
10 Para más información sobre el desarrollo de la industria aguardentera en Rute 
véase: GARCÍA ITURRIAGA, M., Historia del anís de Rute, Rute 2024.  
11 GARCÍA JIMÉNEZ, B., “Condiciones mercantilistas en Rute en los siglos XVI y 
XVII”, en Encuentros de historia local. La Subbética, Córdoba 1990, pp. 146-148. 



 
 

algunos vecinos12. Este dato resulta muy ilustrativo dado que la Cofradía de 
San Sebastián no se fundaría hasta 1582, por lo que podemos considerarlo 
como una prueba que nos indica la existencia del hospital y de la devoción al 
Santo varias décadas antes de la creación de la Cofradía. Analizando con 
cautela estos datos, no sería precipitado, por tanto, el datar la construcción de 
este primitivo hospicio durante los años centrales del siglo XVI.  

 
A tenor de las constituciones de la Cofradía de San Sebastián, 

aprobadas el veinte de abril de 1582, así como de otros documentos 
conservados, podemos saber que cada año en la mañana en la que se 
celebraba la festividad del Santo -20 de enero- se realizaba una procesión con 
la imagen que presidía la capilla del hospital, llevando por guía el estandarte de 
la Cofradía y acompañada por los clérigos de la localidad. Dicha procesión 
salía desde la Iglesia Mayor de Santa Catalina Mártir, iba hacia la ermita de 
San Sebastián en la que se tomaba al Santo y se dirigía a otra ermita de la 
villa, esta última era decisión del Hermano Mayor y de los diputados de la 
Cofradía. Desde la ermita elegida regresaban a la parroquia, donde se decía 
misa mayor de la Cofradía, por la que se pagaban 24 reales a la parroquia. 
Siguiendo un documento conservado y fechado en 1775, podemos deducir 
que, en la fecha en la que se firma, únicamente se organizaba una misa 
solemne en la ermita por la festividad del Santo, ya que la Cofradía se extinguió 
hacía unos cuarenta años atrás13. Este último dato es muy sustancial para 
completar la historia de esta extinta hermandad, dado que nos está indicando 
de forma clara que la Cofradía de San Sebastián de Rute desapareció durante 
la primera mitad del siglo XVIII, en fechas cercanas a 1735. De forma inédita, 
también queda constancia de que el veintiséis de mayo, día de San Felipe Neri, 
la Santa Escuela de Cristo organizaba anualmente una misa solemne, algunos 
años con sermón, y un jubileo de cuarenta horas en la ermita de San 
Sebastián14, un dato que será clave más adelante para completar esta 
investigación.  

 
Como podemos comprobar, la Cofradía de San Sebastián en Rute fue 

creada con un manifiesto deseo de ayudar a los más necesitados por medio del 
hospital adyacente a la ermita. Esto quedaría reflejado en sus Constituciones 
del año 1582, en las que se subrayan las importantes labores y cuidados que 
debían recibir aquellos enfermos que ingresaran en el hospital. No solo se 
indican estos puntos, sino que además se dan algunos datos de la ordenación 
interna, las recaudaciones y la seguridad del hospital, lo que también nos 
permite saber que existía una separación entre hombres y mujeres, y la 
presencia de un control del comportamiento de los enfermos por parte de los 
hermanos de la Cofradía15.  

 
Una de las figuras más influyentes y revitalizadoras de este hospital fue 

el vicario Francisco de Ortega, quien se enfrentó a la oligarquía local que se 

 
12 Archivo Parroquial de Santa Catalina Mártir de Rute (A.P.S.C.M.R.), Libro de 
Memorias y Fiestas (1573-1772), f.1. 
13 A.P.S.C.M.R., Libro de memorias de tabla (1775), f. 3.  
14 A.P.S.C.M.R., Libro de memorias de tabla (1775), f. 22.  
15 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Textos para la historia de Rute (1533-1812), Rute 1994, pp. 
160-162. 



 
 

mostraba despreocupada ante la falta de camas y de medios en el hospicio16. 
Esta escasez se haría aún más evidente, cuando este pequeño hospital tuvo 
que hacer frente a una población empobrecida y afectada por las guerras, las 
epidemias y las constantes crisis de la época, provocadas por la escasez de 
alimentos o por la presión fiscal acumulada en el siglo XVII17. En este sentido, 
la primera epidemia de peste documentada a la que tuvo que hacer frente Rute 
fue la de 1680, ya que, a pesar de las medidas tomadas para evitarla, 
finalmente en la localidad tuvieron que paralizarse todas las actividades 
agrícolas y comerciales, además de constituir una Junta de Sanidad local. Esta 
epidemia disminuyó la población entre un 10 y un 15%, un porcentaje pequeño 
en comparación con otras localidades cercanas18. Tal fue el desbordamiento 
del hospital de San Sebastián durante esta epidemia que el veintidós de junio 
de ese mismo año, se firmaría un convenio entre la villa de Rute y tres frailes 
de la orden de San Juan de Dios para que fueran al hospicio a prestar su 
asistencia durante el tiempo del contagio de peste19. Finalmente, el cuatro de 
diciembre de 1680, Rute es considerado libre de peste y, por tanto, apto para 
comerciar20. Además de las pérdidas humanas, la peor parte vendría después 
de la epidemia, años de auténtica crisis dentro del municipio.  

 
En el siguiente siglo, entre los años 1796 y 1797, se volvería a vivir otra 

epidemia de peste, aunque con unas consecuencias menos desoladoras que la 
anterior21. Tanto es así, que en el año 1796 se registra la cota de natalidad más 
alta de Rute en toda la Edad Moderna, la cual ya subía progresivamente desde 
el año 178322.  

 
A pesar de la extinción de la Cofradía, todavía en los años centrales del 

siglo XVIII el hospital de San Sebastián seguía funcionando, sostenido 
económicamente por unos ingresos procedentes del arrendamiento de dos 
casas, cuatro trozos de tierra y diecinueve censos redimibles sobre fincas 
urbanas y rústicas, los cuales, aun siendo insuficientes para mantener el 
hospicio, se vieron mermados con las siguientes desamortizaciones. En este 
sentido, podemos deducir que durante las últimas décadas del XVIII, el hospital 
ya prestaba un escaso servicio a la ciudadanía ruteña23.  

 
A raíz de esto, llama la atención que, sin precedentes conocidos y en 

una etapa de flaqueza financiera como la que se estaba atravesando, la ermita 
 

16 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987, p. 173. 
17 GARCÍA JIMÉNEZ, B., “Presión fiscal, deudas y ejecutores en Rute en la crisis del 
siglo XVII”, en Boletín de la Real Academia de Córdoba, de Ciencias, Bellas Artes y 
Nobles Artes, 147 (2004) 188-189. 
18 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987, pp. 30-
31.  
19 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Nuevos documentos para la historia de Rute, Rute 2004, pp. 
86-88.  
20 Ibíd., pp. 88-89.  
21 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987, pp. 30-
31.  
22 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Demografía rural andaluza: Rute en el Antiguo Régimen, 
Córdoba 1987, p. 52.  
23 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987, pp. 
173-174.  



 
 

de San Sebastián se sometiera a una remodelación integral en la que se le 
incorporó la actual decoración en aras de ensalzar la figura del Santo mártir. 
Será en este momento cuando se realice el retablo, las yeserías y los frescos 
que decoran el interior, lo que tuvo que suponer un elevado coste que se 
contraponía a la falta de medios del hospital. Esta situación nos lleva a sugerir 
la hipótesis de la existencia de un posible donante o donantes ligados a la 
ermita que decidiesen sufragar los costes derivados de una transformación 
artística tan compleja. Este caso, no es más que el mayor ejemplo de que la 
devoción a San Sebastián, o por lo menos, la raigambre con la antigua ermita, 
todavía se manifestaba en el sentir de los habitantes de Rute durante el siglo 
XVIII.  

 
Aunque todo parecía proclive para el cese de la actividad del hospital, 

todavía en el siglo XIX podemos encontrar documentos de contabilidad que 
muestran los bienes rústicos y urbanos de este hospicio, así como la relación 
de gastos ocasionados por el mismo24. A partir de aquí no hemos podido hallar 
más datos de la época, por lo que podemos pensar que este hospital apenas 
seguiría funcionando algunos años más. Todo ello, sumado a la falta de 
ingresos, las pequeñas instalaciones y la reciente construcción del nuevo 
hospital fundado por el ilustre ruteño Alfonso de Castro (1732-1799) unas calles 
más arriba25, pudieron suponer el cese de este primitivo hospital que vio la luz 
casi tres siglos antes. 

 
Pocas décadas después, se produciría un hecho que, bajo nuestro punto 

de vista, ha sido una de las razones fundamentales por la que se ha 
conservado esta hermosa ermita y por la que a día de hoy podemos seguir 
contemplándola. El veintiséis de octubre de 1873, Juan Crisóstomo Mangas y 
su mujer, Juana Roldán, firman la cláusula testamentaria en la que se instituye 
un centro de asistencia para los pobres en Rute, en concreto, se levantaría en 
los terrenos colindantes a la ermita de San Sebastián. Juan Crisóstomo 
Mangas fue un hombre humilde preocupado por la vida de sus vecinos de 
Rute, es por ello por lo que decidió fundar su Obra Pía e impulsar la creación 
de un nuevo hospicio-asilo para pobres, enfermos, ancianos, viudas y 
huérfanos26. La figura de Juan Crisóstomo Mangas Sánchez (1818-1876) fue 
una de las más relevantes en la vida política y social del Rute del siglo XIX, 
tanto es así que fue en varias ocasiones alcalde-corregidor de Rute, diputado 
provincial, premiado con el nombramiento de Caballero de la Orden de Carlos 
III y Comendador de la Orden de Isabel la Católica. Su Obra Pía arrancó 
cuando adquirió la casa aneja a la ermita de San Sebastián, propiedad de 
Mariano González Lasso de la Vega, en la que fundaría su asilo que más tarde 
sería regentado por una comunidad de monjas de la orden mercedaria27. Tal 
fue la unión de Juan Crisóstomo Mangas con este asilo, que años más tarde de 

 
24 Archivo Diocesano de Córdoba (A.D.C.), Cuentas rendidas en el año 1854 del 
Hospital Hospicio de San Sebastián, Serie Hospitales, Caja 6674/03, s.f. 
25 Ateneo de Córdoba (2022). “Alfonso de Castro Hurtado”. 
http://www.ateneodecordoba.com/index.php/Alfonso_de_Castro_Hurtado  
26 GARCÍA JIMÉNEZ, B., Nuevos documentos para la historia de Rute, Rute 2004, pp. 
118-123. 
27 GARCÍA ITURRIAGA, M., Vida y Obra de Don Juan Crisóstomo Mangas, Rute 1992, 
pp. 39-52.  



 
 

su muerte el veintisiete de febrero de 1876, sus restos mortales fueron 
trasladados desde el cementerio parroquial de San Cristóbal, hasta la capilla de 
San Sebastián el día treinta de agosto de 1888. Sería esta ermita tan unida a 
su asilo el lugar que actualmente conserva sus restos. 

 
Las hermanas mercedarias permanecieron en el asilo de Juan 

Crisóstomo Mangas desde la fundación de este hasta los años centrales de la 
década de los setenta del siglo XX. Allí cumplieron con las labores ordenadas 
por el fundador de la institución, pero también emplearon este edificio como 
escuela y residencia para niños, utilizando la ermita para el culto diario de las 
monjas y demás feligreses. En la actualidad, esta institución todavía sigue 
funcionando como residencia de ancianos en manos del Patronato de Juan 
Crisóstomo Mangas, por lo que la ermita, conectada por un lateral a la 
residencia, actúa como “capilla privada” de este centro. Por ello, podemos 
afirmar que, a día de hoy, el Patronato junto a la parroquia de Santa Catalina 
Mártir son los responsables de velar y conservar este desconocido tesoro 
artístico.  
 
 
II. SITUACIÓN Y DISTRIBUCIÓN. ELEMENTOS GENERALES DE LA 
ERMITA 
 

A continuación, comenzaremos estudiando la ermita desde un punto de 
vista morfológico, para continuar desarrollando dos de los aspectos artísticos 
más relevantes y, a su vez, más desconocidos que se conservan en su interior: 
las pinturas murales y las de caballete.  

 
A grandes rasgos, nos encontramos con una pequeña y antigua 

construcción de dos plantas ubicada en la parte central del pueblo de Rute, 
frente a la parroquia mayor de Santa Catalina Mártir y a escasos metros del 
Ayuntamiento de la localidad. A lo largo de los siglos, y todavía a día de hoy, 
este enclave supone el eje social y comercial de la villa, en el que se 
desarrollan gran cantidad de actividades administrativas, económicas y de 
esparcimiento. Como ya adelantamos anteriormente, en términos legales este 
edificio forma parte de la Residencia de Ancianos “Juan Crisóstomo Mangas”, 
de hecho, mientras que la planta superior ha quedado destinada a las labores 
propias de la residencia, la planta baja permanece casi inaccesible al público y 
a la sociedad ruteña. 

 
Comenzando por su imagen y estructura exterior, podemos observar una 

fachada principal muy modificada y que dista mucho del aspecto primitivo que 
pudo tener esta ermita en su origen, ya que se corresponde con una 
intervención integral realizada en los años 60 del siglo XX. Está compuesta por 
una fachada lisa con un óculo ubicado encima de la puerta principal, sobre el 
que se forma un leve retranqueo que ocupa la parte superior de la fachada. 
Coronándola se eleva una pequeña espadaña de un solo vano que alberga una 
campana y en la parte inferior, un zócalo de apenas un metro de altura. 
Actualmente, la fachada precisa de una necesaria intervención con el fin de 



 
 

conservar este bien patrimonial y hacerlo más atractivo a ojos de la 
ciudadanía28. 

 
En cuanto a su estructura interior, podemos ver que permanece casi 

intacta con respeto al enriquecimiento acontecido en el siglo XVIII, el cual nos 
permite observar dos partes bien diferenciadas. La primera de ellas 
corresponde a la única nave del templo, cubierta por una bóveda de cañón 
atravesada por lunetos y seccionada por arcos fajones que, a su vez, la dividen 
en dos tramos. La segunda parte o cabecera, queda cubierta por una bóveda 
de arista que marca el altar mayor y que se separa de la primera parte 
mediante un arco fajón. Sobre las jambas de este último, resaltan dos grandes 
hornacinas que albergan una imagen de la Virgen del Carmen en el lado del 
evangelio y de un San Pedro Nolasco en el de la epístola. Estas imágenes no 
corresponden cronológicamente al momento de la construcción de la ermita, 
sino que serían colocadas el siglo pasado sustituyendo o cubriendo el hueco 
que dejaron otras imágenes anteriores de las que hoy no tenemos datos. Hasta 
hace menos de una década, la citada Virgen del Carmen presidió el retablo de 
la ermita sustituyendo a una imagen de las Virgen de las Mercedes que lo 
ocupó durante el más de un siglo en el que la orden de las Mercedarias 
regentaba el asilo de Juan Crisóstomo Mangas29. 

 
Continuando con la nave, sobre la puerta principal se ubica un pequeño 

coro alto decorado con una baranda de madera tallada que podemos datar 
alrededor de los últimos años del siglo XVIII en los que la ermita vivió su gran 
transformación. Este lugar corresponde a la parte interior del óculo de la 
fachada, el cual se encuentra cerrado con una vidriera circular de reciente 
creación en la que aparece la Virgen de las Mercedes. Del mismo modo, en el 
muro de la epístola se disponen dos vanos abiertos a la calle, el primero en el 
presbiterio y otro en la parte central de la nave. Ambos están decorados con 
vidrieras que muestran un escudo con una cruz patada y el escudo de la orden 
mercedaria respectivamente, este último en un pésimo estado de conservación. 
 
 En cuanto a la decoración interior del templo, podemos comprobar que 
la parte decorada corresponde casi en su totalidad a las bóvedas, las cuáles se 
separan de los muros vacíos por medio de un estrecho friso pintado en tonos 
dorados y oscuros. Además de los distintos ejemplos de pintura que 
analizaremos a continuación, es palpable la calidad de otras obras artísticas de 
la misma época, como es el caso de las yeserías, el retablo o la talla del 
crucificado que preside el templo. En cuanto a la autoría de las obras, 
tradicionalmente siempre se ha considerado que en esta ermita se adivina 
“claramente” la mano del artista Cecilio Antonio Franco Roldán, afincado en 
Rute en la época en la que el edificio vivió su gran remodelación. No obstante, 
las últimas investigaciones al respecto han matizado algunos aspectos de esta 
aventurada atribución.  
 
 

 
28 Sobre las intervenciones en el patrimonio arquitectónico véase: VARIOS, El 
patrimonio arquitectónico, un mundo de conceptos y reflexiones, Cartagena de Indias 
2022. 
29 GARCÍA ITURRIAGA, M., Guía Cultural y Telefónica de Rute, Rute s.f., p. 49.  



 
 

III. PINTURAS MURALES 
 
 A pesar de que las yeserías sean uno de los elementos más 
reconocibles de esta ermita, sin duda, la decoración mural puede ser la parte 
más espectacular y llamativa de la misma. La ermita de San Sebastián de Rute 
se caracteriza por sus bóvedas decoradas con frescos que ocupan toda la 
superficie del techo, dicha técnica ha sido un procedimiento muy común en la 
decoración mural a lo largo de toda la historia del arte, esta se lleva a cabo 
diluyendo los pigmentos de colores en agua de cal y aplicándolos sobre una 
capa de estuco fresco30. Los frescos de la ermita de San Sebastián no son las 
únicas pinturas de esta técnica en la localidad, de hecho, en la cercana ermita 
de la Vera-Cruz todavía hoy se conservan otros fastuosos frescos, en peor 
estado de conservación, que se datan en torno al 172531, así como los del 
sagrario de la parroquia de Santa Catalina Mártir, mucho más contemporáneos, 
obra de Manuel Romero alrededor del 195832. A pesar de ello, las pinturas 
murales de San Sebastián son el ejemplo mejor conservado de esta tipología 
dentro de Rute, entre otras variables, gracias a las restauraciones acontecidas 
y al poco tránsito de visitantes en la capilla por permanecer constantemente 
cerrada al público.  
 
 Según los testimonios orales de algunos vecinos de la localidad, la 
ermita de San Sebastián ha sufrido varias intervenciones a lo largo de las 
últimas décadas, algunas más acertadas que otras en lo referente a la 
conservación patrimonial. En este sentido, podemos mencionar dos 
restauraciones propiamente dichas: la primera de ellas, siguiendo una 
inscripción conservada en uno de los lunetos de la ermita, podemos datarla en 
las décadas centrales del siglo pasado; y la segunda, en el año 2008 a cargo 
de Ana Infante de la Torre33. 
 

En cuanto a su morfología, estas pinturas murales tienden a adaptarse a 
las formas arquitectónicas del propio edificio, es decir, cada una de las 
composiciones queda enmarcada dentro de una parte del mismo. De igual 
manera, los frescos también se adaptan a otros elementos decorativos como 
pueden ser las yeserías o las pinturas de caballete, por tanto, ningún elemento 
queda superpuesto sobre otro. En este sentido, la decoración mural se dispone 
a lo largo de las bóvedas, pero en ningún momento entra en las paredes 
laterales ni en el coro alto, creando así un curioso efecto que obliga al 
espectador a dirigir su mirada hacia el techo e “ignorar” todo lo demás. 

 
A grandes rasgos, todas las pinturas murales de la ermita responden a la 

misma tipología y en todas podemos identificar los mismos elementos: motivos 
vegetales y florales, guirnaldas, festones, ramilletes, roleos y, sobre todo, 
fragmentos de elementos arquitectónicos que actúan como una especie de 

 
30 VARIOS, Diccionario de términos artísticos, Madrid 2017, p. 478.  
31 GARCÍA ITURRIAGA, M., La Vera-Cruz de Rute. Historia de una devoción y una 
Cofradía, Rute 2015, p. 190.  
32 GARCÍA ITURRIAGA, M., Guía Cultural y Telefónica de Rute, Rute s.f., p. 47.  
33 Radio Rute, “Restaurada la ermita de San Sebastián, una de las joyas artísticas de 
Rute”, 2008. https://www.radiorute.com/restaurada-la-ermita-de-san-sebastin-una-de-
las-joyas-artsticas-de-rute/  



 
 

trampantojo. Para poder analizar estas pinturas con mayor precisión, debemos 
de hacer una división en las mismas, por un lado, contemplaremos los frescos 
correspondientes a la bóveda del presbiterio y, por otro, estudiaremos las de la 
bóveda de cañón que recubren el resto de la ermita.  

 
En cuanto a los frescos del presbiterio (Fig. 1) cabe señalar que son los 

que muestran una composición más sencilla de todo el conjunto, quedando 
reducida a la representación de motivos vegetales dispuestos en forma 
piramidal para adaptarse a los plementos de la bóveda. Por tanto, en este caso 
podemos hablar de cuatro partes diferenciadas y enmarcadas por una fina 
línea de color azul que las separa. En lo que se refiere al color, primarán las 
tonalidades oscuras, tal vez matizadas por el paso de los años, permitiendo 
apreciar los tonos grises del fondo que contrastan con los blancos, verdes y 
rojos de la vegetación. Además de la bóveda, las partes restantes del muro 
también se encuentran decoradas con los mismos motivos que hemos visto en 
los plementos, aunque en estos puntos sí podemos identificar la presencia de 
otros elementos como flores o roleos, los cuales no se presentaban en los 
plementos anteriormente citados.  
 

 

 

 En lo que se refiere a la bóveda de cañón (Fig. 2), su extensión será 
mucho mayor, por lo que encontraremos nuevos elementos y motivos 
decorativos que no aparecían en el presbiterio. Sin embargo, los frescos siguen 
repartiéndose igual y adaptándose a la arquitectura de la bóveda: lunetos, 
secciones de la bóveda, roscas e intradós de los arcos. En cada una de estas 

Fig. 1. Interior de la ermita de San Sebastián. Presbiterio. Fotografía del autor  



 
 

partes se desarrollará una composición distinta exclusivamente para el espacio 
que ocupa cada elemento. En contraposición al presbiterio, aquí se muestran 
motivos decorativos vegetales como flores, guirnaldas, festones, ramilletes y 
roleos; pero los elementos que más nos pueden interesar van a ser las 
representaciones de fragmentos de elementos arquitectónicos que se 
entremezclan con la vegetación. Estos elementos tienen una mera función 
decorativa y contribuyen a dar sensación de profundidad y volumen a la 
pintura, sirviendo de punto de confluencia del resto de los motivos decorativos. 
A simple vista, estos elementos arquitectónicos pueden recordar a frisos o a 
frontones partidos, tipos muy comunes en la estética barroca y rococó del 
momento.    
 

 

 

 Llaman la atención los frescos que se encuentran sobre los lunetos de la 
bóveda, los cuales repiten una estructura piramidal con el objetivo de adaptarse 
a la forma que presenta la arquitectura. En estos cuatro lunetos idénticos, se 
identifican con claridad unas tímidas arquitecturas de las que emana un 
compendio de vegetación. En el centro, entre roleos y flores, surge una 
pequeña cabeza de querubín de tonalidad ocre que pasa casi desapercibida 
entre la hojarasca. Estas cuatro cabezas de querubines que se ubican en los 
lunetos serán las únicas representaciones andróginas de las pinturas murales 
de la ermita. Además de ello, en el interior de los lunetos se hayan unos lienzos 
que analizaremos en el siguiente epígrafe, los cuales también quedan 
enmarcados por dos medias lunetas cada uno, pintadas al fresco y decoradas 
con motivos florales.  

Fig. 2. Interior de la ermita de San Sebastián. Bóveda de cañón. Fotografía del autor  



 
 

 
En general, las pinturas murales de la ermita de San Sebastián de Rute 

podemos interpretarlas como un conjunto de elementos decorativos puramente 
estéticos cuya función será la de embellecer y acompañar el programa 
iconográfico planteado en el edificio, formado por las pinturas de caballete, el 
retablo y la imaginería. En los frescos se alcanza un horror vacui ordenado 
sobre el que resaltan poderosamente las blancas yeserías tan típicas de la 
Subbética cordobesa. Ya que sería lógico que las yeserías y los frescos fueran 
realizados en la misma época, y dado que las pinturas murales responden a 
una estética propia de las corrientes que se estaban dando en el barroco y el 
rococó, podemos afirmar que dichas intervenciones corresponden 
cronológicamente a los años centrales del siglo XVIII, al igual que el resto de la 
decoración de la ermita.  
 
 
IV. PINTURAS DE CABALLETE 
 
 En lo que a calidad artística se refiere, serán las pinturas de caballete las 
que sobresalgan con respecto al resto de obras de la ermita. En total, podemos 
contabilizar nueve pinturas, de las cuales, seis están en la nave, una a un lado 
del presbiterio y las dos restantes en el retablo. Estas últimas no serán 
analizadas en profundidad en este trabajo debido a que ninguna de las dos son 
piezas originales de la ermita y carecen del valor artístico del que gozan el 
resto de las pinturas de caballete.  
 
 En cuanto a las pinturas de la nave, a excepción de una que 
analizaremos más abajo, las otras cinco corresponden a un mismo apostolado 
que está incompleto dado que los lienzos faltantes se encuentran en paradero 
desconocido, quedando como testigos únicamente los huecos en los muros de 
la ermita con dimensiones semejantes a las de las pinturas conservadas. 
Todas ellas son lienzos anónimos que responden aproximadamente a las 
mismas medidas, 81,5 cm de alto y 61 cm de ancho, aunque las ubicadas en 
los lunetos tienen un tamaño algo menor. Como ya mencionamos en apartados 
anteriores, estos lienzos se encuentran insertos entre las yeserías y los frescos 
de la bóveda, formando parte de todo el conjunto pictórico de la ermita, por lo 
que estaríamos ante un ejemplo de utilización de quadri riportati34 en el adorno 
de la bóveda.  
 
 A continuación, veremos que para reconocer los diferentes apóstoles de 
las pinturas, ha sido fundamental la identificación e interpretación de los 
atributos iconográficos que portan las figuras de los santos representados. En 
cualquier caso, el aspecto más destacable de esta investigación ha sido el 
haber encontrado la fuente de inspiración del autor de las pinturas ruteñas en 
tres grabados de Hendrick Goltzius datados en 158935. Sin lugar a dudas, las 

 
34 REVENGA DOMÍNGUEZ, P., “Revisando tópicos. El Siglo de Oro de la pintura 
española y la práctica del oficio en los centros menores”, en Librosdelacorte.es, 5 
(2017) 68.  
35 Hendrick Goltzius es considerado uno de los mejores grabadores de los Países 
Bajos, cuyas estampas circularon por España y sirvieron de modelo a varias 
generaciones de pintores que se inspiraron en ellas para solucionar problemas 



 
 

pinturas de la ermita muestran claras correspondencias formales y 
compositivas con las estampas de Goltzius y, aunque sólo se han encontrado 
tres ejemplos, se trata de un importante hallazgo en lo que se refiere a la 
investigación de este enclave. 
 

En general, todos los lienzos responden al mismo esquema: un apóstol 
portando algún atributo iconográfico es enmarcado en un medallón dorado y 
rodeado de una orla de flores representadas con una minuciosa técnica y una 
calidad excelente que nos recuerda a los bodegones de la época. La primera 
de las pinturas a analizar será la de San Felipe, ubicada en el interior del 
segundo de los lunetos del lado del evangelio. Representado como un anciano 
imberbe y de escaso cabello, el apóstol se muestra cubierto por una túnica roja 
y un manto blanco, gira su cabeza hacia el lado izquierdo y baja levemente su 
rostro para mirar al espectador, de igual manera, se lleva las dos manos hacia 
el pecho, portando en la derecha una pequeña cruz que simboliza su martirio. 
Su parecido es claro en comparación con el grabado de Hendrick Goltzius, 
donde aparece acompañado con una inscripción del verso V del Credo de los 
Apóstoles, lo que nos lleva a afirmar que el autor de la obra tuvo que inspirarse 
en esta o en otra estampa similar (Fig. 3).   

 

 

 

 La misma dinámica se repite en el lienzo ubicado en el segundo luneto 
del lado de la epístola, correspondiente al apóstol San Bartolomé. En este caso 
representado con el cabello y la barba revueltos, eleva su cabeza bruscamente 
hacia arriba y levanta su mirada para no hacer contacto con el espectador. 
Aparece vestido con túnica gris y manto rojo, empuñando en primer plano el 
cuchillo de su martirio con la mano izquierda, mientras que la diestra la posa 

 
compositivos de sus obras.Sobre la difusión de modelos europeos en la pintura española 

de la Edad Moderna, véase: REVENGA DOMÍNGUEZ, P., “Imágenes y gestación de 
lenguajes pictóricos en la España de los Austrias”, en Pintura de los Reinos, identidades 
compartidas en el mundo hispánico. Miradas varias, siglos XVI-XIX, México 2012, pp. 259-
284. 

Fig. 3. Correspondencia entre el lienzo de San Felipe conservado en la ermita de San 
Sebastián de Rute (Fotografía del autor) y el grabado de Hendrick Goltzius, 1589 
(Fotografía de PESSCA: https://colonialart.org/archives/subjects/saints/series-of-

apostles#c2082a-2082b)  



 
 

sobre el vientre. Al igual que el anterior, este lienzo tiene su paralelo con otro 
grabado de Goltzius, donde se alude al discípulo de Cristo con el verso VI del 
Credo de los Apóstoles (Fig. 4).     
 

 

 

 El tercero de los lienzos parece estar desplazado de su ubicación 
original, puesto que lo podemos encontrar en la parte central del muro del lado 
del evangelio, justo debajo del arco fajón. Se trata del apóstol San Andrés, 
representado como un anciano sin pelo y con una larga barba grisácea, viste 
túnica negra y en el fondo se intuye el manto de color blanco. Se muestra con 
actitud pensativa, llevándose la mano derecha hasta la sien y sujetando con la 
izquierda un volumen del Evangelio. Como los dos anteriores, este podría estar 
inspirado en el grabado de Hendrick Goltzius donde se muestra con el verso II 
del Credo de los Apóstoles (Fig. 5). 
 

 

Fig. 4. Correspondencia entre el lienzo de San Bartolomé conservado en la ermita de 
San Sebastián de Rute (Fotografía del autor) y el grabado de Hendrick Goltzius, 1589 

(Fotografía de PESSCA: https://colonialart.org/archives/subjects/saints/series-of-
apostles#c2083a-2083b)  

Fig. 5. Correspondencia entre el lienzo de San Andrés conservado en la ermita de San 
Sebastián de Rute (Fotografía del autor) y el grabado de Hendrick Goltzius, 1589 
(Fotografía de PESSCA: https://colonialart.org/archives/subjects/saints/series-of-

apostles#c2079a-2079b)  



 
 

 Además de los lienzos de los lunetos, en la parte central de la bóveda de 
cañón encontraremos otras dos pinturas de las mismas características. Una de 
ellas, la más próxima a la puerta principal, representa a San Pablo (Fig. 6), 
quien a pesar de no ser uno de los discípulos de Cristo, según la tradición 
cristiana es considerado como un apóstol más. Este se muestra con una actitud 
seria, nariz aguileña, larga cabellera y una frondosa barba, girando su rostro al 
lado derecho y arqueando las cejas. Su vestimenta está compuesta por túnica 
roja y manto azul que cae sobre la mano izquierda, de la cual sale un dedo con 
el que marca el interior de un volumen cerrado. En cambio, con la mano 
derecha empuña hacia arriba una larga espada desenvainada, instrumento de 
su martirio con el que se le viene representando desde el siglo XIII36.  
 
 El último de los lienzos de esta serie, ubicado en la parte más cercana al 
altar de la bóveda de cañón, ha sido el que más dudas ha suscitado ante la 
falta de elementos iconográficos o grabados que lo identificasen. Se nos 
presenta la figura de un varón adulto de escasa cabellera y barba castaña, el 
cual levanta su cabeza y mira hacia arriba en actitud de clemencia. Sus 
vestiduras son una túnica azul que se rasga con ambas manos para mostrar su 
pecho, y un manto ocre que se posa sobre sus brazos. Debajo de él se abre un 
libro en el que podemos leer la palabra “CREDO”, posicionado hacia él y no 
hacia el espectador. En base a la actitud que muestra el personaje, podemos 
dilucidar que se trata del apóstol Santo Tomás, quien ante su incredulidad pide 
misericordia entonando el Credo – “yo creo” – y muestra su pecho tal y como 
Jesucristo se lo mostró a él para enseñarle la llaga del costado (Fig. 7). 
 

         
 

 

 

 
36 RÉAU, L., Iconografía del Arte Cristiano. Iconografía de los Santos P-Z, Barcelona 
1998, t. 2, vol. 5, p. 11.  

Fig. 6 (izquierda). Lienzo de San Pablo conservado en la ermita de San Sebastián de 
Rute. Fotografía del autor. Fig. 7 (derecha). Lienzo de Santo Tomás conservado en la 

ermita de San Sebastián de Rute. Fotografía del autor 



 
 

 Para finalizar con las pinturas de la nave, trataremos otro lienzo anónimo 
del mismo tamaño y ubicado en el primer luneto del lado del evangelio, aunque 
en este caso no corresponde en la factura con el apostolado anterior. Se trata 
de una pequeña pintura de San Felipe Neri (Fig. 8), santo muy ligado a las 
instituciones caritativas y que ya recibía culto en esta ermita en el siglo XVIII37. 
Este novedoso dato fue fundamental a la hora de identificar a este Santo y, 
además, ha sido imprescindible para explicar el motivo por el que esta obra 
forma parte de la ermita. Formalmente, sobre el fondo marrón, aparece una 
figura de rostro inexpresivo vestido de clérigo y cubierto con un bonete, su pelo 
y barba son blancos, en las manos porta un rosario y sobre el brazo derecho 
deja caer una vara con tres azucenas. 
 

 

 

 Dejando a un lado lo anterior, pasamos a analizar la pintura del 
presbiterio que se enmarca entre las yeserías del muro del lado del Evangelio. 
Este gran lienzo anónimo de escuela granadina datado a finales del siglo 
XVII38, con unas dimensiones de 1,58 m de alto y 1 m de ancho, muestra una 
imagen de la Virgen del Rosario con el niño entre sus brazos (Fig. 9). Las 
imágenes de la Virgen del Rosario en España tomaron especial relevancia 
durante el siglo XVI, aunque su devoción hunde sus raíces en la segunda mitad 
del siglo XIV y de manera muy concreta en los territorios de la Corona de 
Aragón39. 

 
37 A.P.S.C.M.R., Libro de memorias de tabla (1775), f. 22. 
38 VARIOS, Guía artística de Córdoba y su provincia, Córdoba 2006, p. 525.  
39 LABARGA GARCÍA, F., “Historia del culto y la devoción al Santo Rosario”, en 
Scripta theologica: revista de la Facultad de Teología de la Universidad de Navarra, 
35, Fasc. 1 (2003) 157. 

Fig. 8. Lienzo de San Felipe Neri conservado en la ermita de San Sebastián de 
Rute. Fotografía del autor  



 
 

 

  
En nuestro caso, la Virgen se presenta sobre fondo dorado a la manera 

de una Inmaculada Concepción, vestida con túnica roja y manto azul, media 
luna, querubines a sus pies y una corona rodeada de estrellas. Tanto la Virgen 
como el Niño, muestran al espectador el Santo Rosario, mientras que los 
misterios son representados en pequeños tondos que conforman una mandorla 
alrededor de ambos. Este modelo iconográfico tomado de la Virgen de los siete 
Dolores, fue transformado por los dominicos en esta aureola de quince tondos 
historiados con las cuentas del rosario40. Esta representación intentaba hacer 
llegar a los fieles los misterios Gloriosos, Gozosos y Dolorosos de la Virgen 

 
40 RÉAU, L., Iconografía del Arte Cristiano. Iconografía de la Biblia – Nuevo 
Testamento, Barcelona 2008, t. 1, vol. 2, p. 130.  

Fig. 9. Lienzo de la Virgen del Rosario conservado en la ermita de 
San Sebastián de Rute (f. s. XVII). Fotografía del autor  

 

 



 
 

María, los cuales se dividen cada uno en cinco escenas separadas por unos 
lazos rojos. A continuación, mostramos un esquema (Fig. 10) con el orden de 
cada uno de estos misterios en la pintura de la ermita de San Sebastián. 
 
 Resulta llamativo comprobar que, a pesar de que la yesería de alrededor 
aparenta adaptarse a la pintura, esta última parece que está doblada en su 
parte superior con el objetivo de acomodarse al hueco disponible bajo el yeso, 
lo que impide ver en su totalidad el misterio de la Coronación de la Virgen. Esto 
puede deberse a que la pintura de la Virgen del Rosario es anterior a la 
hechura de las yeserías, por lo que la obra estaría siendo aprovechada para la 
nueva decoración de la ermita. Pese a ello, no cabe duda de que este lienzo se 
trata de una de las piezas más relevantes del patrimonio pictórico ruteño, 
aunque por desgracia, su ubicación ha hecho que esta pintura esté viviendo en 
un constante anonimato.  
 

  

 

 

Fig. 10. Esquema con los motivos iconográficos representados en la 
pintura de la Virgen del Rosario. Diseño del autor 



 
 

V. CONCLUSIÓN  

 Así pues, han sido varias las nuevas aportaciones que este trabajo ha 
hecho a la investigación de la ermita de San Sebastián de Rute, ya no solo en 
lo referente a las pinturas, sino también en el ámbito de la búsqueda 
documental. En cualquier caso, el progreso más significativo es el referente a 
las atribuciones y hallazgos en torno a las pinturas de caballete que se 
conservan en la ermita. Con respecto a estas últimas, debido a que 
previamente nadie había abordado un análisis de las mismas, debemos de 
considerar la ardua labor de identificación de cada una de las obras, más aún, 
ante la evidente ausencia de atributos iconográficos en algunas de ellas. En 
cualquier caso, este artículo además de aportar nuevos datos acerca de esta 
olvidada ermita, también pretende servir como una aportación que contribuya a 
la conservación, difusión y concienciación patrimonial, pues resulta 
fundamental conocer para conservar. Ojalá, estos primeros trabajos sobre la 
ermita de San Sebastián, supongan un impulso para futuras investigaciones 
sobre el patrimonio artístico y cultural de la localidad cordobesa de Rute, 
constituyendo esto, el fin último de nuestro proyecto.  
 
 
VI. FUENTES Y BIBLIOGRAFÍA  
 
Fuentes documentales  

Archivo Diocesano de Córdoba (A.D.C.): 

Cuentas rendidas en el año 1854 del Hospital Hospicio de San 
Sebastián, Serie Hospitales, Caja 6674/03, s.f. 

Archivo Parroquial de Santa Catalina Mártir de Rute (A.P.S.C.M.R.): 

Libro de Memorias y Fiestas (1573-1772). 

Libro de memorias de tabla (1775). 

 
Bibliografía 
 
GARCÍA ITURRIAGA, M., Vida y Obra de Don Juan Crisóstomo Mangas, Rute 

1992.  

GARCÍA ITURRIAGA, M., La Vera-Cruz de Rute. Historia de una devoción y 
una Cofradía, Rute 2015.  

GARCÍA ITURRIAGA, M., Historia del anís de Rute, Rute 2024.  

GARCÍA ITURRIAGA, M., Guía Cultural y Telefónica de Rute, Rute s.f. 

GARCÍA JIMÉNEZ, B., Demografía rural andaluza: Rute en el Antiguo 
Régimen, Córdoba 1987.  

GARCÍA JIMÉNEZ, B., Historia de Rute en la Edad Moderna, Córdoba 1987. 

GARCÍA JIMÉNEZ, B., “Condiciones mercantilistas en Rute en los siglos XVI y 
XVII”, en Encuentros de historia local. La Subbética, Córdoba 1990, pp. 
131-148. 

GARCÍA JIMÉNEZ, B., Textos para la historia de Rute (1533-1812), Rute 1994. 



 
 

GARCÍA JIMÉNEZ, B., Nuevos documentos para la historia de Rute, Rute 
2004.  

GARCÍA JIMÉNEZ, B., “Presión fiscal, deudas y ejecutores en Rute en la crisis 
del siglo XVII”, en Boletín de la Real Academia de Córdoba, de Ciencias, 
Bellas Artes y Nobles Artes, 147 (2004) 167-189.  

GARCÍA JIMÉNEZ, B., El poder concejil en el Sur de Córdoba (Iznájar, Doña 
Mencía y Rute), Córdoba 2016.  

LABARGA GARCÍA, F., “Historia del culto y la devoción al Santo Rosario”, en 
Scripta theologica: revista de la Facultad de Teología de la Universidad 
de Navarra, 35, Fasc. 1 (2003) 153-176.  

PELÁEZ DEL ROSAL, M., “Rute, encuentro de culturas: la obra de Cecilio 
Antonio Franco”, en I Encuentro de Académicos e Investigadores sobre 
Rute, Rute 1995, pp. 135-138. 

REVENGA DOMÍNGUEZ, P., “Imágenes y gestación de lenguajes pictóricos en 
la España de los Austrias”, en Pintura de los Reinos, identidades 
compartidas en el mundo hispánico. Miradas varias, siglos XVI-XIX, 
México 2012, pp. 259-284. 

REVENGA DOMÍNGUEZ, P., “Revisando tópicos. El Siglo de Oro de la pintura 
española y la práctica del oficio en los centros menores”, en 
Librosdelacorte.es, 5 (2017) 67-87.  

RÉAU, L., Iconografía del Arte Cristiano. Iconografía de los Santos P-Z, 
Barcelona 1998, t. 2, vol. 5. 

RÉAU, L., Iconografía del Arte Cristiano. Iconografía de la Biblia – Nuevo 
Testamento, Barcelona 2008, t. 1, vol. 2. 

VARIOS, Diccionario de términos artísticos, Madrid 2017.  

VARIOS, El patrimonio arquitectónico, un mundo de conceptos y reflexiones, 
Cartagena de Indias 2022. 

VARIOS, Guía artística de Córdoba y su provincia, Córdoba 2006.  

 

Recursos Web 

Ateneo de Córdoba (2022). “Alfonso de Castro Hurtado”. 
http://www.ateneodecordoba.com/index.php/Alfonso_de_Castro_Hurtado  

PESSCA (2022). “Series of Apostles”. 
https://colonialart.org/archives/subjects/saints/series-of-apostles#c671a-
671b  

Radio Rute (2008). “Restaurada la ermita de San Sebastián, una de las joyas 
artísticas de Rute”. https://www.radiorute.com/restaurada-la-ermita-de-
san-sebastin-una-de-las-joyas-artsticas-de-rute/  





Escurialensia, 3 (2024) – ISSN: 2990-1499 

 

Las estampas barrocas de la Virgen del Buen Suceso del  
Hospital Real de Madrid 

 
The baroque prints of the Virgin of Good Success from the  

Royal Hospital of Madrid 
 
 

Ángel MARTÍN ROLDÁN1 
 
 

Resumen: En el Hospital Real de Madrid se veneraba la imagen de Nuestra 
Señora del Buen Suceso, cuya devoción fue difundida por los miembros de 
Mínima Congregación de los Hermanos Enfermeros Pobres que atendían a 
dicho recinto hospitalario, vinculado a la monarquía española. En este trabajo 
presentamos una recopilación de estampas impresas durante los siglos XVII y 
XVIII y que contribuyeron de manera eficaz a divulgar el culto y la popularidad 
hacia la madrileña Virgen del Buen Suceso. 
 
Abstract: In the Royal Hospital of Madrid the image of Our Lady of Good 
Success was venerated, whose devotion was spread by the members of the 
Minimum Congregation of the Poor Nursing Brothers who attended said hospital 
facility, linked to the spanish monarchy. In this work we present a compilation of 
prints printed during the 17th and 18th centuries that effectively contributed to 
disseminating the cult and popularity of the Madrid Virgin of Good Success. 
 
 
Palabras clave: Hospital; Buen Suceso; Madrid; Grabados; Estampas; 
Barroco. 
 
Keywords: Hospital; Good Success; Madrid; Engravings; Prints; Baroque. 
  

 
1 Doctor en Historia del Arte por la Universidad de Sevilla. Centro de Investigación del 
Patrimonio Artístico Andaluz (CIPAA-HUM213). ORCID: 0000-0002-8192-2239. Correo 

electrónico: amartin12@us.es // angmarrol87@hotmail.com 



 

 

SUMARIO: 

 

I. Introducción 
 
II. El Hospital Real 
 
III. La Virgen del Buen Suceso 

 
3.1. Los congregantes y la Virgen 
3.2. Verdaderos retratos de la Virgen 
3.3. Escenas historiadas y milagros de la Virgen 
 

IV. Conclusiones 
 

V. Ilustraciones 
 
VI. Bibliografía 

 

Recibido: enero 2025  

Aceptado: marzo 2025 

  



 

 

I. INTRODUCCIÓN 
 

La devoción surgida en torno a algunas advocaciones marianas –como la 
Virgen del Buen Suceso del Hospital Real de Madrid, estrechamente vinculada 
a la monarquía española–, motivó la realización de los llamados “verdaderos 
retratos”, representaciones pictóricas o grabadas de imágenes sagradas 
veneradas en oratorios, capillas, ermitas o santuarios, en el interior de los 
espacios que las albergaban y que permitían a los devotos impulsar sus 
emociones, experimentar su cercanía y disponer de un objeto religioso en las 
casas2. Se identifican claramente por reproducir la iconografía del icono original 
y por contener una leyenda inserta en una orla o cartela, expresando las 
indulgencias concedidas al rezar delante de la imagen o ante la propia 
estampa.  

 
Dentro de la cultura visual del barroco, la tipología del “verdadero retrato” 

alcanzó un enorme éxito en las grandes ciudades españolas y más 
concretamente en el ámbito cortesano, donde también fueron frecuentes los 
“trampantojos a lo divino”, es decir, representaciones de imágenes sagradas 
ubicadas en sus retablos o camarines que producían entre sus devotos la 
impresión de sentirse ante la misma presencia del icono sagrado. 

 
La casa de Austria fomentó la devoción hacia determinadas advocaciones 

marianas ubicadas en patronatos reales y monasterios como la Virgen de 
Atocha, la del Patrocinio, la Soledad de la Victoria o Nuestra Señora del Buen 
Suceso, de las cuales se hicieron algunas estampas sueltas que alcanzaron 
una notable popularidad pues circularon por los dominios hispánicos gracias la 
impresión seriada de éstas a partir de una plancha o matriz de cobre. Durante 
el siglo XVII Madrid se consolida como un foco de primacía absoluta al que 
acuden numerosos grabadores nacionales y extranjeros, principalmente 
flamencos3. 

 
 

II. EL HOSPITAL REAL 
 
En un extremo de la actual Puerta del Sol de Madrid, en el chaflán 

existente entre la calle de Alcalá y la carrera de San Jerónimo, se ubicaba el 
Hospital Real que fue fundado en 1483 –como institución de carácter 
itinerante– por los Reyes Católicos, con la finalidad de socorrer a los soldados 
heridos en batallas o enfermos y personal vinculado a la Corte4.  

 
2 CARRETE PARRONDO, J., “Estampas. Arte y Devoción”, en Arte y devoción: 
estampas de imágenes y retablos de los siglos XVII y XVIII, Madrid 1990, p. XXVII; 
CARRETE PARRONDO, J., “El grabado y la estampa barroca”, en Summa Artis: 
Historia General del Arte, t. XXXI, Madrid 1996, p. 233. 
3 GALLEGO GALLEGO, A., Historia del Grabado en España, Madrid 1979, p. 140. 
4 RUIZ DE ALTABLE, J., Historia de la milagrosa imagen de Nuestra Señora del Buen 
Sucesso colocada con el Hospital Real de la Corte de la muy noble y Coronada villa de 
Madrid, Madrid 1641, f. 41r; VILLAMIL, E., “La Iglesia del Hospital Real de la Corte o 
del Buen Suceso”, en Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 12 - 48 (1928) 386-
388; CASTILLO OREJA, M. A., “La iglesia del Buen Suceso: la reedificación de un 



 

 

Carlos V decide instalar en Madrid la sede permanente del Hospital Real, 
acondicionando una serie de fábricas en torno a la ermita de San Andrés, 
construida en el siglo XV. Era atendido por los miembros de la Congregación de 
los Hermanos Enfermeros Pobres o Siervos de los Pobres u “obregones”, 
fundada en 1569 por el venerable siervo Bernardino de Obregón (1540-1599)5. 
Esta institución se ocupaba del cuidado de los enfermos del sanatorio de la 
Corte y, como patronato real, el recinto estaba subordinado al capellán mayor 
de la Real Capilla de los monarcas españoles. 

 
Los Austrias estuvieron estrechamente ligados al sanatorio: Carlos V 

otorgó rentas, bulas e indulgencias al hospital, Felipe II inició la nueva iglesia 
hospitalaria y la enfermería, Felipe III concluyó el templo y asistió a la 
dedicación y traslación del Santísimo Sacramento y de la imagen mariana del 
Buen Suceso y Felipe IV patrocinó el exorno de las calles durante la segunda 
entronización de la Virgen en 1641. 

 
Felipe II ordenó la reedificación de la primitiva ermita de San Andrés y la 

enfermería6. Se trataba de reemplazar un pequeño templo que en 1590 
acusaba un estado ruinoso, aunque en realidad, la reconstrucción se dilató en 
el tiempo y tuvo interrupciones a causa de diversos avatares como el traslado 
de la Corte a Valladolid. Felipe III retoma e impulsa la obra, contando con la 
participación del arquitecto Francisco de Mora. En 1611 se finaliza la fábrica de 
la iglesia, si bien las capillas colaterales del presbiterio se concluyeron a partir 
de 16287.  

 
La iglesia –destruida en el siglo XIX a causa de los nuevos ensanches 

urbanos–, tenía ochenta pies de largo y sesenta de ancho, constaba de tres 
naves con cubiertas abovedadas y cuatro capillas a cada lado. Su fábrica era 
de ladrillo y piedra berroqueña y poseía tres puertas de acceso desde el 
exterior. Hacia 1640 contaba con seis altares: en el lado del Evangelio estaban 
los dedicados a San Pablo, San Antonio de Padua y la Virgen del Buen 
Suceso, mientras que en el lado de la epístola se hallaban los retablos del 
Crucificado de la Obediencia, San Jorge y San Juan Bautista. Además, 
atesoraba un grandilocuente retablo mayor realizado entre 1635 y 1639 por 
Pedro de la Torre a instancias del hermano Guillermo y que incorporaba la 
novedad de introducir la columna salomónica8. En septiembre de 1641, la 
Virgen se trasladó al altar mayor, exhibiéndose en un suntuoso camarín con 

 
templo singular en el Madrid de Carlos”, en Revista de arte, geografía e historia, 3 
(2000) 125-162. 
5 FALCÓN, F., La Virgen del Buen Suceso en España, Zaragoza 1911, p. 40. 
6 VERA MARTÍN, E., “La iglesia y el hospital del Buen Suceso (Madrid)”, en Actas de 
las novenas jornadas de Patrimonio Arqueológico en la Comunidad de Madrid, Madrid 
2012, p. 348. Felipe II inició la construcción de la iglesia, aunque las obras perduraron 
durante décadas. Según RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., f. 41v: “el Señor Rey don Felipe 
el Segundo, Prudente, y Pio, hizo la planta del mismo Templo de su invención e idea, 
como tan apreciador y estimador de la Arquitectura, y sabio en todas materias”. 
7 VILLAMIL, E., o.c., pp. 389-390. El proceso constructivo del hospital fue estudiado 
pormenorizadamente por CASTILLO OREJA, M. A., o.c., pp. 127-141. 
8 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., f. 46v; VILLAMIL, E., o.c., pp. 407-408; CASTILLO 
OREJA, M. A., o.c., pp. 142-146. 



 

 

trasparente, exornado por pinturas de pasajes de la vida de María, patrocinado 
por el caballero genovés Francisco María Piquinotti o Piquinote quien gastó 
más de 6.000 ducados en aquella empresa. El retablo costó 40.000 ducados y 
otros 10.000 se gastaron en la capilla, camarín y demás adornos9. 

 
El perímetro del hospital, según la descripción de José Ruiz de Altable, 

“se alarga azia el Oriente casi doscientos pies. Las enfermeria sus muy 
capaces, sanas, hermosas, claras, y limpias, por estar cubiertas de bobedas de 
medio punto. Las dos caras del edificio, que miran a la carrera de San 
Geronimo, y calle de Alcala, se miran adornadas de balcones y rejas. Fabrica 
toda nueva y a lo moderno”10. El primitivo titular de la casa del Real Hospital 
era el apóstol San Andrés, el cual daba nombre a la ermita primigenia, pero con 
la llegada de la nueva talla de Nuestra Señora del Buen Suceso, el sanatorio 
tomó la mencionada advocación de la imagen mariana. 

 
 

III. LA VIRGEN DEL BUEN SUCESO 
 
La Historia de la milagrosa imagen de Nuestra Señora del Buen Sucesso 

colocada con el Hospital Real de la Corte de la muy noble y Coronada villa de 
Madrid, es el título del libro escrito por el clérigo José Ruiz de Altable, publicado 
en 1641 a cargo de Diego Díaz de la Carrera, que recoge los acontecimientos 
históricos y milagrosos más reseñables acaecidos en torno a aquella devoción 
madrileña11. Jerónimo de Quintana y Antonio de León Pinelo también hacen 
memoria del hallazgo y traslado de la talla mariana12. 

 
La pequeña efigie de la Virgen del Buen Suceso fue hallada 

fortuitamente en la oquedad de un peñasco por Gabriel de Fontanet y 
Guillermo Martínez Rigola, dos miembros de la Congregación de los Siervos de 
los Pobres, durante un viaje de peregrinación a Roma que se hizo para 
conseguir la expansión de la comunidad por otros lugares y la obtención de un 
hábito con cruz morada. El suceso ocurrió en 1606 lejos de Madrid, en la 
frontera del Principado de Cataluña y el Reino de Valencia, entre La Jana y 
Traiguera (Castellón). Atravesando la sierra durante un fuerte temporal de 
lluvia, los hermanos se percataron de un resplandor brillante de luz y en la 
oquedad de un peñasco encontraron la santa imagen, situada dentro de un 

 
9 LEÓN PINELO, A., Anales de Madrid (desde el año 447 al de 1658), Madrid 1971, p. 
319. 
10 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., f. 40r. 
11 El ejemplar de la Biblioteca Nacional de España no está disponible por hallarse 
desaparecido, pero existe otro en la Biblioteca Nacional de Austria (Österreichische 
Nationalbibliothek), ALT-PRUNK 41.L.52. Otros documentos impresos relacionados 
con la historia de Nuestra Señora del Buen Suceso que han sido consultados en la 
Biblioteca Nacional no atesoran ninguna estampa de la Virgen: Verdadera relacion, y 
devoto romance, en el que se refiere el admirable prodigio que obrò Maria Santssima 
Señora Nuestra del Buensucesso… (BN, VE/639/36); Zelosa expression, y exortacion 
mystica… (BN, 18957(43)); Constituciones de la Real Congregacion de indignos 
esclavos…, (BN, VE/314/27). 
12 QUINTANA, J., A la muy antigua, noble y coronada villa de Madrid: historia de su 
antigüedad, nobleza y grandeza, Madrid 1629, f. 445v; LEÓN PINELO, A., o.c., pp. 
199-200. 



 

 

humilladero, revestida con un traje antiguo y con otro terno reservado a un 
flanco e iluminada por una lámpara de aceite encendida. 

 
Tras el descubrimiento de la Virgen, la talla fue llevada a Roma, 

resguardada en una caja de mimbre y mostrada ante el Papa Paulo V quien 
expresó que fue un buen suceso su hallazgo, ofreciéndole una cruz de oro y 
esmaltes: “Luego el Santissimo Pontifice movido de particular devoción se quitó 
una Cruz de oro y esmalte morado que traía al cuello, y se la puso de su mano 
a la santa Imagen, mandando a los Hermanos que la llamasen del Buen 
Sucesso, y que cuidassen mucho de su veneración, por la grande y afectuosa 
devocion que le avia cobrado”13. Ese obsequio marcó la iconografía de la 
Virgen, de modo que Ruiz de Altable señala: “Y lo que es singular en esta sacra 
Imagen por insignia muy propia suya tiene al pecho pendiente la Cruz de Oro, y 
esmalte morado, que le dio y puso de su mano Imperial el santissimo y 
pietissimo Pontifice Paulo Quinto”14. 

 
Tras el viaje de regreso, los hermanos acudieron a Madrid y Gabriel de 

Fontanet ocupó el cargo de hermano mayor del Hospital de la Corte, donando 
la imagen: “De talla pequeña, y de mucha devocion, traxola por los años de mil 
y seiscientos y siete, a veinte y ocho de Março el hermano Gabriel de 
Fontanete de la Congregacion de los Siervos de los Pobres de un humilladero 
del Reyno de Aragon”15. En un principio fue colocada en la enfermería y desde 
allí obró algunos milagros hasta que, en julio del año 1611, Fontanet consiguió 
colocarla en la tercera capilla de la nave del Evangelio de la iglesia hospitalaria, 
reemplazando el lugar reservado a una efigie de plata que perteneció a los 
Reyes Católicos. Para ello celebraron una solemnísima fiesta de traslación que 
contó con la presencia de Felipe III y Margarita de Austria. Avivadamente su 
devoción fue potenciada y difundida por los congregantes en otras ciudades, 
gracias a la impresión de una serie de láminas grabadas: “con las estampas 
solas de aquella santa Imagen, que al venir de Flandes avia repartido por el 
camino, avia obrado Dios innumerables y milagrosos efectos”16. 

 
En ese recinto permaneció hasta el año 1641, cuando el 19 de 

septiembre tuvo lugar una segunda entronización, solemnizada con una gran 
procesión de gloria que llegó hasta la Puerta de Guadalajara, para la cual se 
engalanaron las calles con ocho altares efímeros, dos puertas y dos arcos 
triunfales realizados y costeados en la Corte de Felipe IV17. 
 
3.1. Los congregantes y la Virgen 

 
Bernardino de Obregón instituyó la Mínima Congregación de los 

Hermanos Enfermeros Pobres, aunque durante el transcurso de su vida nunca 
llegó a conocer directamente a la imagen de Nuestra Señora del Buen Suceso, 

 
13 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., f. 10v. 
14 Ídem, ff. 49v-50r. 
15 QUINTANA, J., o.c., f. 445v. 
16 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., f. 28v. 
17 Refieren aquel acontecimiento los siguientes autores: RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., ff. 
58v-62v; LEÓN PINELO, A., o.c., p. 318; FALCÓN, F., o.c., pp. 43-44; VILLAMIL, E., 
o.c., p. 404; CASTILLO OREJA, M. A., o.c., pp. 146-147. 



 

 

pues había sido descubierta en 1606, siete años después de su óbito. Sin 
embargo, pronto se empezó a asociar la aparecida talla mariana con la 
iconografía del venerable religioso fundador. 

 
Una de las primitivas representaciones de la Virgen del Buen Suceso es 

la que aparece en la primera biografía impresa del instituidor de la comunidad 
de los obregones, titulada Libro de la vida y maravillosas virtudes del siervo de 
Dios Bernardino de Obregon, padre y fundador de la Congregacion de los 
Enfermeros Pobres y autor de muchas obras pias de Madrid y otras partes, 
compuesto por el licenciado Francisco de Herrera y Maldonado en 1633 y 
publicado en la Imprenta Real18. En ella figura una portada calcográfica de 
tipología arquitectónica, con el retrato del venerable Bernardino flanqueado de 
las efigies del hermano Gabriel de Fontanet y Enrique Alonso de Cárcamo. 
Asimismo, en la parte superior, emerge el blasón heráldico de Antonio de 
Cardona, Duque de Sessa y Soma y, en la inferior, el escudo del venerable 
Bernardino de Obregón.  

 
Destaca el detalle de Gabriel de Fontanet, el cual sustenta una cartela 

mostrando la escena en la que la Virgen del Buen Suceso es presentada ante 
el sumo pontífice. Debajo se puede leer: “El venle Hero Gabriel Fontanet / Hero 
Major de tres Hospitales / de Valencia y dos de Madrid tru / xo la milagrosa 
Imagen de Nª Sª / del buen Suceso con la insignia de la + / que le concedio el 
Papa Paulo Vo / fallecio en el Año de 1616 siendo / Hero Major del buen Suceso 
de Md / Año. 1636”. Dicha representación se vuelve a repetir en la frontis del 
libro titulado Vida i muerte de nuestro benerable ermano Bernardino de 
Obregon padre i fundador de nuestro avito de hospitalidad en este Hospital 
Ienral de Madrid i demas de España, compuesto por Pedro Íñiguez e impreso 
en 1639 en la Imprenta Real19.  

 
El éxito que debió alcanzar esta portada se manifiesta en el uso 

repetitivo de la lámina, aunque con ciertas modificaciones y, así, en 1724 se 
retoma para ilustrar la obra Vida y virtudes del Siervo de Dios Bernardino de 
Obregón, escrita por Luis Bernardino de Obregón y publicada en Madrid por 
Bernardo Peralta20 (Fig. 1). En ella podemos observar la incorporación de una 
segunda representación de la Virgen del Buen Suceso, dentro de la cartela 
central, situada delante del frontón que aparece en la parte superior, mostrando 
dos escenas: la invención o aparición de la talla y la exhibición ante el Papa. 
Debajo figuran dos notas o leyendas identificativas sobre los pasajes 
manifiestos: “apn Na Sa del / Buen Suso a los / hos de obregón” y “qdo los condecio 
la / Cruz paulo qto a los / hos”. Esta misma ilustración se repite en Instrucción de 
enfermeros y modo de aplicar los remedios à todo genero de enfermedades, 
publicada en 1728 y cuyo autor es Bernardo Peralta21. 

 
18 Libro de la vida y maravillosas virtudes del siervo de Dios Bernardino de Obregon…, 
Biblioteca Nacional (en adelante, BN), 3/66212. 
19 Vida i muerte de nuestro benerable ermano Bernardino de Obregon…, BN, 2/12675; 
Biblioteca Universidad de Sevilla (en adelante, BUS), A 071/109. 
20 Vida y virtudes del Siervo de Dios Bernardino de Obregón, BUS, A 133/108. 
21 Instrucción de enfermeros y modo de aplicar los remedios…, Universidad 
Complutense Madrid (en adelante, UCM), BH MED 9667. El ejemplar de la BUS, A 
187/006 no conserva la lámina de la portada. 



 

 

 
En la mencionada obra de 1724, titulada Vida y virtudes del Siervo de 

Dios Bernardino de Obregon22, se nos muestra otro retrato de Nuestra Señora 
con dos congregantes. Se trata de una espléndida estampa que muestra a la 
Virgen situada en el camarín, con el manto sujetado por Bernardino de 
Obregón y Gabriel de Fontanet, bajo los cuales aparece el siguiente texto: “El 
Be. Pe. Bernardino / de Obregon Fond / ador de los Hos / Enfermeros Pobers” y 
“El Be. Hno. Gabriel / de fontanete traxo / la ymagen de ntra sra con la + que le / 
concedio Paulo”. “Nvestra Seniora del Bven Svcesso”. En la parte superior 
figuran dos ángeles con antorchas ante el escudo compuesto por una cruz 
entre dos estrellas (Fig. 2). Se trata de un grabado calcográfico de autoría 
anónima que puede localizarse en otras publicaciones o como una estampa 
suelta23. 

 
La Biblioteca Nacional atesora un retrato del Bernardino de Obregón, 

atribuido al grabador Mateo González, fechado en 176024. Nos muestra al 
fundador postrado ante otra imagen de la Virgen venerada en el Hospital 
General, por tanto, no corresponde con Nuestra Señora del Buen Suceso. 
 
3.2. Verdaderos retratos de la Virgen 

 
Al reproducir la imagen de la Virgen del Buen Suceso, el grabado se 

convirtió en el medio más eficaz para la difusión del culto hacia la efigie titular 
del Hospital Real de Madrid, favorecido gracias a la circulación de las distintas 
estampas que se hicieron de aquel simulacro mariano. Se realizaban en base a 
un dibujo preparatorio que era pasado a la plancha por un grabador, con lo cual 
solían intervenir varios creadores: pintores, escultores y grabadores. 

 
Una de las primeras estampas documentadas de la Virgen titular del 

Hospital Real de Madrid es la que ilustra la citada Historia de la milagrosa 
imagen de Nuestra Señora del Buen Sucesso…, publicada en 1641. Por ello, 
se ajusta fielmente a la descripción de Ruiz de Altable, pues la efigie se eleva 
sobre “un trono tallado de Angeles hermosissimos da peana con dignidad a la 
Imagen, y una luna de plata a sus pies con el respecto haze misterio. De los 
dos lados del arco parten de buelo dos Angeles de plata a sustenelle la Corona, 
que es Real, y diadema”25. De igual modo, responde plenamente al relato 

 
22 BUS, A 133/108; BN, 3/23670. 
23 Nuestra Señora del Buen Suceso, BN, INVENT/80601. Se trata de una estampa al 
aguafuerte, considerada de autor anónimo español del siglo XVIII. Presenta pérdidas 
en el ángulo superior izquierdo. Medidas: 191 x 139 mm. 
24 Retrato de Bernardino de Obregón / Gonz., 1760, BN, IH/6546/3. También se 
conserva otra estampa en la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando, en 
concreto en la Calcografía Nacional (en adelante, CN), AC-00829. En ella se nos 
muestra al venerable arrodillado ante otra talla de la Virgen, en una habitación del 
sanatorio con las camas de los enfermos. Debajo figura el siguiente texto: “[V. R]to de 
la Imagen de MARIA SSma q con el titulo de MADRID se venera en la Iglesia del 
hospital general de Madrid. El emo Sr. Cardl Spinola Nuncio Apo & concede 100 dias 
de Indulga a quien rezare ave Maria delante desta Sa Imagen haciendo los tres actos 
de Fe espza y Caridad. Dedicase a la exma. S. Marquesa de Mortara & año 1760”. 
25 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., ff. 49v-50r. 



 

 

descriptivo pues incorpora dos lámparas votivas en la parte superior: “Bien se 
ostenta su milagrosa beneficencia en el aparato de los votos ofrecidos ante su 
Altar, lámparas de grande peso, joyas ricas y otros adornos”26. 

 
El resultado es una visión de la imagen madrileña, situada sobre un 

rompimiento de nubes y tres seres angélicos –uno de los cuales toca una 
flauta– siendo coronada por dos ángeles en presencia de la paloma del Espíritu 
Santo. La Virgen está revestida con prendas textiles: saya, manto y una toca o 
verduguillo alrededor de la cara, enjoyada e iluminada por dos lámparas votivas 
que cuelgan de los ángulos superiores. Lleva el siguiente rótulo: “LA 
MILAGROSA IMAGEN DE N. S. DEL BVEN SVCESSO”27 (Fig. 3). 

 
Aunque se trata de una estampa impresa para el libro aludido, hemos de 

ponerla en relación con la existencia de otra –de mayor calidad puesto que la 
impresión ha ganado en matices y detalles– y en la que apreciamos la 
supresión de las lámparas votivas situadas en los ángulos superiores. Esto nos 
lleva a pensar en la creación de una matriz inicial en base a un dibujo, que fue 
trastoca y alterada en un momento determinado, quizás con el fin de alargar su 
vida y aprovechamiento. Esta acción genera de la expectativa de haber creado 
una plancha nueva con distinta iconografía, pero que en realidad se encamina 
más bien a buscar su rentabilidad. De igual modo, debemos advertir una 
práctica habitual entre los grabadores, por medio de la cual éstos introducían 
correcciones al dibujo original y, a veces, pecaban de falta de precisión, lo que 
podía generar ciertas tensiones entre el dibujante y el grabador a causa del 
resultado final. 

 
Estas cuestiones se ponen de manifiesto en la segunda versión de la 

estampa, que la hemos localizado ilustrando un documento de carácter legal 
cuyo título es Por el maestre de campo don Antonio de Bergara Azcarate y 
Dauila, cauallero del Orden de Santiago, tesorero de la Casa de Moneda de la 
ciudad de Santa Fè, en los reynos de las Indias. Con el señor fiscal del Real 
Consejo de Indias28, anotado no antes de 1666. Como estampa suelta, existe 
una en la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando (Calcografía 
Nacional), procedente de la colección de Antonio Correa29 (Fig. 4). 

 
En la década de 1650 se puede situar la ejecución de un grabado 

calcográfico que nos muestra a Nuestra Señora del Buen Suceso sostenida por 
cinco figuras de ángeles y sin la media luna. La Virgen porta el Niño Jesús en 
su mano izquierda, el cetro en la derecha y viste con prenda textiles según la 
moda Habsburgo tal y como se nos muestra en otras representaciones ya 
aludidas. Está siendo coronada por dos ángeles y sobre la presea se sitúa la 
paloma del Espíritu Santo. Debajo aparece la siguiente leyenda: “NA. SA. DEL 
BVEN SVCESO / que esta en el hospital de la Corte en Madrid.” (Fig. 5). 

 

 
26 Ídem, f. 27r. 
27 Österreichische Nationalbibliothek, ALT-PRUNK 41.L.52. 
28 BN, PORCONES/554(55). Leyenda: “NA SEÑORA DEL BVEN SVCESO”. 
29 CN, AC-00095. Leyenda: “NA, SA, DEL BVEN SVCESO. / q' esta en el hospital Real 
de la Corte en Madrid”. Medidas: 133 x 98 mm. 



 

 

Hemos localizado la estampa abriendo algunos documentos legales, 
entre los cuales destacamos los siguientes: Por don Miguel Imbrea, Cauallero 
de la Orden de Calatraua, Comendador de Alcolea, y Don Manuel Imbrea, 
Cauallero de la Orden de Santiago, su hermano. En el pleyto Con D. Antonio de 
Peralta y Croì, Cauallero de la Orden de Santiago, Marques de Falses30, 
fechado antes de 1667 y Por la Ciudad de Malaga, en el pleyto con el Señor 
Fiscal del Consejo de Hacienda. Sobre exempcion de alcavalas31, publicado 
hacia 1674 en Málaga. 

 
En 1671 salió a la luz en Madrid la obra titulada Pratica de fuentes y sus 

utilidades y modo de hazerlas y conservarlas, a cargo del licenciado Matías de 
Lera Gil de Muro a costa de Bernardo Sierra32. En su portada alberga otro 
verdadero retrato de Nuestra Señora del Buen Suceso, de autor anónimo. La 
Virgen se nos muestra con sus clásicos atributos, siendo coronada por dos 
ángeles y su silueta queda enmarcada por una enorme rosa floral (Fig. 6). 

 
Finalmente destacamos otra estampa de Nuestra Señora del Buen 

Suceso que fue muy difundida. Su ejecución vuelve ser de autoría anónima, 
durante el segundo tercio del siglo XVII y la hemos encontrado en el 
encabezamiento de algunos documentos de dispar carácter según una práctica 
habitual entre los impresores: Por Domingo Grillo y Ambrosio Lomelin, a cuyo 
cargo está por vía de assiento la introducción de esclauos negros en las Indias 
con el señor fiscal del Consejo de Indias sobre la paga de los derechos del 
primero, segundo, tercero, cuarto y quinto año, fechado hacia 166733; Por 
Domingo Grillo, y Compañía, a cuyo cargo esta por assiento la introducción 
general de Esclauos Negros en los Reynos de las Indias con el Señor Antonio 
Seuil de Santelices, cauallero de la Orden de Santiago, del Consejo de Indias, 
que por decreto especial haze oficio de Fiscal en esta causa sobre la nulidad 
de la transacción que se hizo entre su Magestad y Domingo Trillo, en los 
pleytos que estánuan pendientes tocantes al dicho asiento, datado hacia 
167134 y Por Don Agustin Rodriguez de la Gala... en la causa criminal, por 
querella de Iuan Burgos... sobre imputarse a dicho Don Agustin , que de su 
orden se han hecho diferentes enmiendas, è intrometido, y supuesto algunos 
pliegos en lugar de otros originales del Inventario que se hizo de los bienes, y 
hazienda que dexò Sebastian Diaz de la Torre, anotado hacia 170135. 

 
En todas ellas observamos a la Virgen elevada sobre su clásica peana de 

nubes y figuras angélicas, coronada por dos ángeles y situada bajo la paloma 
del Espíritu Santo. En la parte inferior aparecen dos jarras con flores, el escudo 
o blasón real y los emblemas de la esclavitud. Lleva la siguiente leyenda: 
“NVESTRA SEÑORA DEL BVEN SVCESO / En el hospital Real de Ma/drid con 
Privi/legio Real” (Fig. 7). 

 
30 BN, PORCONES/823(1). 
31 BN, PORCONES/554(60). 
32 BUS, A 143/018 y A 091/084; BN, R/12756. 
33 BUS, A 111/113(17). 
34 BUS, A 109/078(30). 
35 BUS, A 110/125(04). 



 

 

Una ilustración que aparece en el librito Oraciones, Preces, Gozos, y 
Excelencias de el Glorioso San Antonio de Padua fechado 172536, muestra una 
estampa similar a las anteriores, aunque de menor calidad, con lo cual 
consideramos que se trata de la misma matriz que ha sufrido el desgaste por 
uso y alguna alteración con el fin de alargar la vida de la plancha. El resultado 
es la impresión de la primera estampa con leves modificaciones, en la que se 
percibe una menor calidad en las formas y una falta de precisión en las líneas 
debido a una intervención sobre la matriz. 

 
En el frontis de libro titulado Grandezas y maravillas de la inclyta y sancta 

ciudad de Roma..., escrita por Gabriel Díaz Vara Calderón y publicada en 1673, 
se localiza una lámina calcográfica que nos revela el grandioso altar de la 
Virgen del Buen Suceso, tallado por Pedro de la Torre. Las efigies de San 
Pedro y San Pablo flanquean el sagrario y se sitúan delante de las columnas 
salomónicas que preceden al camarín de Nuestra Señora37. Bajo el 
tabernáculo, aparece el título: “NRA. Sra. DEL BVEN SVCESO. / DE MADRID” 
(Fig. 8). Se trata de una obra no firmada pero adscrita al grabador madrileño 
Gregorio Fosman y Medina38. 

 
3.3. Escenas historiadas y milagros de la Virgen 

 
Una estampa que alcanzó una notable difusión fue la firmada por el 

grabador Domingo Hernández y se puede fechar hacia 164039 La leyenda 
inferior señala: “VERDADERO RETRATO DE LA SANTISSIMA IMAGEN / de 
Nuestra Señora del Buen Suceso que esta en l`hospital Real de / la Corte en la 
Villa de Madrid. / Domingo hernandez ex.” (Fig. 9). 

 
La ilustración es muy rica en cuanto a la iconografía pues presenta a los 

monarcas españoles reverenciando ante la efigie de Nuestra Señora, la cual se 
ubica sobre el altar en cuyo frontal se ostenta el blasón real. La escena 
muestra el momento de la entronización de la Virgen en la tercera capilla de la 
Iglesia del Hospital de la Corte, una ceremonia acaecida tras la conclusión de 
las obras del recinto, a principios de julio de 1611 y a la que asistieron los reyes 
Felipe y Margarita acompañados por su hijo sucesor y una dama: 

 
“asistiendo a esta accion para darla el sumo honor de la tierra, el señor 
Rey don Felipe Tercero el Amado y Bueno, coronando con su augusta 
presencia la plaça del sol, a que dio buelta con la procession, y 
hermoseando tambien en esta festividad el Templo y Altar la devocion de 
la señora Reyna doña Margarita de inestimable memoria, con todas sus 
damas y Casa Real, recibiendo esta santa Casa, no solo autoridad y 

 
36 BN, VE/657/8. 
37 BN, R/38306; CN, GR-1318. Medidas: 262 x 180 mm. 
38 PÁEZ RÍOS, E., Repertorio de grabados españoles en la Biblioteca Nacional, t. I, 
Madrid 1982, p. 363; sobre el autor vid., ATERIDO FERNÁNDEZ, A., “El grabador 
madrileño Gregorio Fosman y Medina”, en Anales del Instituto de Estudios Madrileños, 
37 (1997) 87-99. 
39 PÁEZ RÍOS, E., o.c., t. II, p. 8. Medidas: 90 x 125 mm. Sobre el autor vid., MARTÍN 
ROLDÁN, A., “Domingo Hernández, un grabador en la Sevilla del siglo XVII”, en 
Laboratorio de Arte, 37 (2025) en prensa. Medidas: 90 x 125 mm. 



 

 

honor en esta ocasion, sino pronostico felicissimo el nombre del Buen 
Sucesso, assegurado en las oraciones con que le consagraron tan pios, 
tan Católicos, y (digase assi) tan santos Reyes”40. 
 
Otras fuentes corroboran cómo se desarrolló aquel acontecimiento, 

siendo la imagen colocada “en este Hospital en quatro de Julio de mil y 
seyscientos y onze; es grande el concurso y frequencia de los fieles, y infinitas 
las maravillas que la Magestad divina obra por su devocion, como lo testifican 
las memorias, ofrendas, y lamparas de plata que la piedad de las personas 
agradecidas le han ofrecido”41. 

 
Se trata, por tanto, de un grabado conmemorativo que ilustra a la 

perfección lo que se conoce como un “trampantojo a lo divino”, mediante el cual 
se percibe el primitivo altar de la Virgen iluminado por las lámparas y exornado 
con ofrendas y exvotos colgados en la pared, mientras que la talla luce situada 
en la peana conformada ángeles, con la argéntea media luna y siendo 
coronada por dos figuras angélicas: “Los demas adornos circunstantes son 
muchos: y arden ante su santo Bulto veinte y ocho lamparas de plata, algunas 
de mucho peso; sin otros cultos continuos de cera (de que se gastan cada dia 
cinco libras) perfumadores buxios, arañas blandones, y otros ricos adornos que 
bien demuestran la devocion de los Fieles de aquella Corte”42. 

 
En las enjutas del camarín se nos revela someramente dos escenas con 

sendos milagros obrados por intercesión de la Virgen: la salvación de una 
mujer que cayó a un pozo y la de un soldado recostado en cama que fue 
curado y se vio restituido a su juventud. Dichos sucesos tuvieron lugar en 1624 
y 1626 respectivamente según señala Ruiz de Altable43. 

 
La estampa de Domingo Hernández sirvió para ilustrar varias obras 

impresas –algunas de naturaleza jurídica– colocadas por los impresores. Entre 
ellas, la hemos localizado en la portada de un pleito titulado Por la 
excelentisima señora D. Inés de Zuñiga y Velasco, Duquesa de Sanlucar la 
Mayor, Condesa de Azarcollar, Aya del Príncipe nuestro Señor, y de su Alteza 
la Señora Infanta, Camarera mayor que fue de la reyna N. Señora, que Dios 
tiene: el excelentissimo señor D. Luis Méndez de Haro, Conde Duque de 
Oliuares. Sobre el artículo sumarissimo, è interdicto de interin, y manutencion, 
que a la señora Duquesa compite44. Se trata de un documento fechado hacia 
1645 y de él se conservan algunos ejemplares en los fondos de la Universidad 
de Sevilla y la Biblioteca Nacional de España45. Asimismo, la sección de 
material gráfico de la citada Biblioteca Nacional atesora otra estampa suelta y 
firmada por Hernández46. 

 

 
40 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., f. 24r. 
41 QUINTANA, J., o.c., f. 445v. 
42 RUIZ DE ALTABLE, J., o.c., ff. 49v-50r. 
43 Ídem, ff. 33r-37v. 
44 Por la excelentma señora D. Ines de Zuñiga y Velasco..., BUS, A 111/145(15). 
45 Por la excelentma señora D. Ines de Zuñiga y Velasco..., BN, PORCONES/1127(5). 
46 Nuestra Señora del Buen Suceso / Domingo Hernández, BN, INVENT/35498. 



 

 

El Museo Nacional del Prado atesora una lámina de autor anónimo, de 
finales del siglo XVII o principios del XVIII, cuyo título se sitúa en el 
encabezamiento superior: “NA SA DE BVEN SVCESO QVE ESTA EN EL 
HOSPITAL R. DE LA CORTE EN LA VA DE Madrid”47 (Fig. 10). En el centro 
aparece la Virgen sobre un altar, en cuyo frontal se muestra el blasón real. A lo 
alto del sagrario y entre dos columnas corintias, se alza la efigie mariana sobre 
peana de nubes y ángeles, con sus atributos característicos y coronada por dos 
ángeles en presencia de la paloma del Espíritu Santo. Cierra el altar un frontón 
triangular con la imagen de Dios Padre sujetando el orbe. Alrededor se nos 
muestran distintas viñetas con los milagros obrados por medio de Nuestra 
Señora, algunos de los cuales fueron descritos en la mencionada Historia…, de 
Ruiz de Altable.  

 
En cada escena aparecen los protagonistas de los prodigios y una 

somera representación de la Virgen del Buen Suceso. La primera viñeta exhibe 
la salvación de un niño que se precipitó a un pozo: “cayo este niño a un poço 
de 3 estrados de agua / y por medio de la Virgen non fue aogado” y en la 
siguiente se nos presenta una caída ilesa: “Ana calderon niña caio de tres altos 
ofreciendo / la a la Virgen no se hiço mal ninguno”. Debajo figuran dos 
desahucios milagrosos: “Muchacho herido de un texado que se le cayo a / 
cuestas desauciado cobro salud por medio de la / Virgen” y “El licedo Pº 
martinez desauciado de los medi / cos se ofrecio a la Virgen quedo sano”.  
Otras dos escenas aparecen en un registro inferior: “Muchacho ciego de los 
ojos de corrimiento / se ofrecio a la Virgen y sano” y “Doña anna de olmos 
idropica de 6 meses desauciado / de los medicos se ofrecio a la Virgen y quedo 
sana”. A continuación, se muestran los milagros prodigiosos de “Juan pariente 
le arrastraron unos caballos y / por medio de la Virgen quedo sano” y “Maria 
calba enferma de la piedra se ofrecio a la Virgen / y luego hecho una piedra 
como una nuez y quedo sana”. Tres escenas completan la ilustración y se 
sitúan en la parte inferior: “Corriendo una nabe dies dias tormenta de / 
Barcelona para Genova viendose sin esperan / za se encomendaron a ntra. Sª 
del buen suceso y los libro”; “Anna gallego dio su marido 18 punñaladas y 
guchilladas dejandola por muerta la cu / brio con tierra ella siempre 
ofreciendose a la Virgen del buen suceso la reserbo la vida y de su pu / 
ñaladas q le dio en el pecho adonde le daba la estampa de ntra Sª del buen 
suceso ninguna le llego a la Imagen” y “Nicolas niño abiendo muerto de 
alferecias sus / padres le ofrecieron a la Virgen del buen / suceso y resucito”. 

 
Esta lámina realizada con la técnica del buril y aguafuerte sobre papel 

verjurado procede de la Colección José María Cervelló y en el año 2003 quedó 
depositada en el Museo del Prado48. 

 
 

IV. CONCLUSIONES  
 
Las estampas de la Virgen del Buen Suceso venerada en el Hospital Real 

de Madrid alcanzaron una enorme difusión, lo cual contribuyó a propagar su 
 

47 Museo Nacional del Prado, G002504. 
48 https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/imagen-de-la-virgen-del-buen-
suceso-del-hospital/e6fb9fe1-2c8a-446b-9537-b55670615c95   



 

 

devoción por muchas ciudades españolas, gracias a la circulación de las 
mismas. De ello se encargaron los miembros de la Mínima Congregación de 
los Hermanos Enfermeros Pobres quienes la nombraron como patrona de la 
orden, a pesar de que su aparición o invención se produjo una vez muerto el 
fundador. Pese a ello, la asociaron tanto a Bernardino de Obregón como a la 
casa de los Austrias, de la que dependía el Hospital Real de Madrid, atendido 
por los congregantes obregones. De esta forma se explica que durante los 
siglos XVII y XVIII se imprimiesen multitud de estampas devocionales, sacadas 
de alrededor de una decena de planchas diferentes. Estos verdaderos retratos 
contribuyeron a fomentar y divulgar el culto a la Virgen, fueron un medio para 
popularizar su fama a partir de la ilustración de los milagros o su vinculación 
con la Corona española y permitían a los devotos sentirse ante la presencia 
misma de la imagen de Nuestra Señora aun estando lejos de ella. 
  



 

 

V. ILUSTRACIONES 

      

Fig. 1. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, 1724. Vida y virtudes del siervo de 
Dios Bernardino de Obregón, Biblioteca Universidad Sevilla, A 133/108 



 

 

                            
               Fig. 2. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, 1724. Vida y virtudes  
del Siervo de Dios Bernardino de Obregon, Biblioteca Universidad de Sevilla A 133/108 

                                                

Fig. 3. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, H. 1640. Historia de la milagrosa 
imagen de Nuestra Señora del Buen Sucesso colocada con el Hospital Real de la 
Corte de la muy noble y Coronada villa de Madrid, Österreichische Nationalbibliothek, 
ALT-PRUNK 41.L.52 



 

 

 

 

                     Fig. 4. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, H. 1650.  
                                         Calcografía Nacional, AC-00095 

 



 

 

 
 
                   Fig. 5. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, H. 1670.  
                                   Biblioteca Nacional, PORCONES/554(60) 
 

 



 

 

 

                                   

 
                      Fig. 6. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, H. 1671.  
                                       Biblioteca Universidad Sevilla, A 143/018 
 

                                           

                     Fig. 7. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, H. 1665.  
                                 Biblioteca Universidad Sevilla, A 111/113(17) 



 

 

 

 
 
          Fig. 8. Gregorio Fosman y Medina, Nuestra Señora del Buen Suceso, 1672.                                     
                                              Calcografía Nacional, GR-1318 
 



 

 

 

 
 
           Fig. 9. Domingo Hernández, Nuestra Señora del Buen Suceso, H. 1630.  
                                    Biblioteca Nacional, INVENT/35498 
 



 

 

 

 
 
      Fig. 10. Anónimo, Nuestra Señora del Buen Suceso, siglos XVII-XVIII.  
                            Imagen del Museo Nacional del Prado 

 



 

 

VI. BIBLIOGRAFÍA 

ATERIDO FERNÁNDEZ, A., “El grabador madrileño Gregorio Fosman y 
Medina”, en Anales del Instituto de Estudios Madrileños, 37 (1997) 87-
99. 

CARRETE PARRONDO, J., “Estampas. Arte y Devoción”, en Arte y devoción: 
estampas de imágenes y retablos de los siglos XVII y XVIII, Madrid 
1990. 

CARRETE PARRONDO, J., “El grabado y la estampa barroca”, en Summa 
Artis: Historia General del Arte, t. XXXI, Madrid 1996, pp. 201-645. 

CASTILLO OREJA, M. A., “La iglesia del Buen Suceso: la reedificación de un 
templo singular en el Madrid de Carlos”, en Revista de arte, geografía e 
historia, 3 (2000) 125-162. 

FALCÓN, F., La Virgen del Buen Suceso en España, Zaragoza 1911.  

GALLEGO GALLEGO, A., Historia del Grabado en España, Madrid 1979.  

LEÓN PINELO, A., Anales de Madrid (desde el año 447 al de 1658), Madrid 
1971. 

MARTÍN ROLDÁN, A., “Domingo Hernández, un grabador en la Sevilla del siglo 
XVII”, en Laboratorio de Arte, 37 (2025). En prensa. 

PÁEZ RÍOS, E., Repertorio de grabados españoles en la Biblioteca Nacional, t. 
I-II, Madrid 1982.  

QUINTANA, J., A la muy antigua, noble y coronada villa de Madrid: historia de 
su antigüedad, nobleza y grandeza, Madrid 1629. 

RUIZ DE ALTABLE, J., Historia de la milagrosa imagen de Nuestra Señora del 
Buen Sucesso colocada con el Hospital Real de la Corte de la muy noble 
y Coronada villa de Madrid, Madrid 1641. 

VERA MARTÍN, E., “La iglesia y el hospital del Buen Suceso (Madrid)”, en 
Actas de las novenas jornadas de Patrimonio Arqueológico en la 
Comunidad de Madrid, Madrid 2012, pp. 347-354. 

VILLAMIL, E., “La Iglesia del Hospital Real de la Corte o del Buen Suceso”, en 
Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 12 - 48 (1928) 385-419. 





 

 

Escurialensia, 3 (2025) – ISSN: 2990-1499 
 

 
La influencia del derecho en la copla española 

 
The influence of law in the spanish couplet 

 
 

Juan Ramón RODRÍGUEZ LLAMOSÍ1 
 
 
Resumen: La copla española tiene una gran variedad de temas que están 
relacionados con el mundo jurídico. A través de sus letras se cuentan historias 
de discriminación, violencia, celos, desigualdad, y numerosas situaciones 
injustas que padecen los individuos de la sociedad de las que se ocupa la ley y 
la justicia. Este artículo pretende examinar la influencia del derecho en este 
género musical y cómo suenan las leyes en un repertorio que hemos escogido 
de coplas españolas. 
 
Abstract: The spanish couplet has many themes related to the legal world. She 
tells stories of discrimination, violence, jealousy, inequality and injustice. In our 
article we want to examine the influence of law in the spanish couplet and the 
sounds of law in a chosen repertoire. 
 
Palabras clave: derecho, ley, justicia, crímenes, copla  
 
Keywords: right, law, justice, crimes, couplet 
 

 
1 Doctor en Ciencias jurídicas. Magistrado. Decano de Juzgados de Alcorcón (Madrid).  
Correo electrónico: juanramon.llamosi@madrid.org 



 

 

SUMARIO: 
 

I. Presentación 
 

II. La ley, la copla y el pueblo 
 
III. Estudios jurídicos sobre la copla española 

  
IV. Cómo suenan las leyes en la copla española. Repertorio 

  
V. Conclusión. El coqueteo entre el derecho y la copla  
 
VI. Bibliografía 

 
 
Recibido: febrero 2025 

Aceptado: abril 2025 

 



 

 

I. PRESENTACIÓN 
 
En el anterior número de esta misma revista publicamos La voz de la 

justicia. El mundo judicial en la ópera2, en el que hicimos una aproximación al 
mundo del derecho y, en particular, al de la justicia en una selección de óperas. 
Aquel trabajo suscitó nuestra curiosidad e interés y dio lugar al libro titulado 
Opera para juristas3. Nuestra inquietud, sin embargo, no terminó ahí, y dando 
un paso más por el mundo de la música y el derecho apreciamos que también 
hay otros géneros musicales como la tonadilla, la canción española, el cante 
jondo, y, muy especialmente, la copla española, que tienen una gran variedad 
de temas relacionados con el mundo jurídico. Esta curiosidad es la que nos ha 
llevado ahora a elaborar este artículo para la nueva edición de esta revista con 
el que pretendemos examinar la influencia del derecho en este género musical 
y cómo suenan las leyes en un repertorio escogido de coplas españolas. 

 
 

II. LA LEY, LA COPLA Y EL PUEBLO 
 
 En un artículo del profesor José Manuel Pedrosa sobre el término copla, 
que también podría aplicarse a otros aspectos de la cultura y la literatura 
orales, señalaba como rasgos característicos de este género la fluidez, la 
variación y el carácter híbrido de los materiales, la fluctuación, el intercambio, el 
diálogo intenso, apasionado, continuo, entre la voz de los poetas de elite y la 
voz del pueblo, y decía así:  

 
“El término copla, que empezó siendo un tecnicismo retórico usado por 
los poetas de oficio y que ha acabado definitivamente instalado en la 
órbita de lo más arraigadamente popular y tradicional, nunca ha dejado, 
pese a ese eje dominante de su evolución, de mantener continuos 
trasvases consigo misma y con muchas formas más de hacer poesía, ni 
de ejemplificar lo dinámico, lo variable, lo híbrido –y, por tanto, lo más 
rico e interesante– de nuestra literatura y de nuestra cultura”4. 
 
Esto es cierto. Buena parte de la literatura medieval está escrita en 

forma de coplas. Recordemos las que escribieron Jorge Manrique, el Marqués 
de Santillana y autores como Gonzalo de Berceo, El Arcipreste de Hita, el 
Canciller Pedro López de Ayala, Alfonso Álvarez de Villasandino, Ferrán 
Sánchez de Talavera, Fernán Pérez de Guzmán, Juan de Mena, Juan del 
Encina y tantos otros. Y tampoco podemos olvidarnos de otras celebres coplas, 
que aunque sean de autores anónimos, resultan inolvidables como las Coplas 
de la panadera, las Coplas de Mingo Revulgo y las Coplas del Provincial5. 

 

 
2 RODRÍGUEZ LLAMOSÍ, J. R., “La voz de la justicia. El mundo judicial en la ópera”, 
en Escurialensia (San Lorenzo del Escorial), 2 (2024) 28-ss. 
3 RODRÍGUEZ LLAMOSÍ, J. R., Opera para juristas, Madrid 2024. 
4 PEDROSA, J. M., La autoestopista fantasma y otras leyendas urbanas españolas, 
Madrid 2004, p. 24. 
5 ORTEGA ARAGÓN, G., “Crítica social en las coplas populares”, en PITTM 
(Palencia), 78 (2007) 473-488. 



 

 

Lo relevante de la copla es que siendo, en realidad, un género musical, 
sus letras son poemas, aunque sin un esquema métrico. El estilo de estrofa 
poética más abundantemente empleado es el del romance octosílabo, pero en 
algunas otras se pueden encontrar estrofas de seguidilla, soleá, romancillo, 
redondilla, y más raramente el soneto y la lira. Aunque algunas coplas tienen 
versos alejandrinos sin rima, en general la tienen consonante y de alta 
sonoridad para hacerla pegadiza al que escucha. A ello se une un argumento 
breve que responde a un relato corto con un planteamiento inicial, un nudo y el 
desenlace. Y a esta idea de lo que es la copla, cuya imagen es viva y cálida, su 
metáfora sorprendente y el sentimiento fecundo6, es a la que nos vamos a 
referir en este trabajo. 

 
Carlos Cano en su Proclamación de la copla la describía así: 
 

“Temporal con mar en calma,  
tormenta sin aguacero, 
relámpago dentro del alma,  
pararrayos del “te quiero”. 
 
Laberinto del querer  
y norte para el olvío 
lo que quieres comprender  
otro al cantar lo ha vivío. 
 
Vendaval de las esquinas,  
sueño de los callejones, 
pañuelo de despedida,  
bandera de torreones. 
 
Almohadita para soñar  
y agüita para mis labios, 
ilusión para engañar  
hasta el propio desengaño”7. 

 
Y es que la copla atrapa los sentidos con sus bellísimas metáforas, con 

sus giros lingüísticos inesperados, con sus historias felices o trágicas, de 
amores y de desamores, en fin, con su universo lírico que prende en el alma 
del oyente.  

 
Rafael de León, que fue uno de los poetas más populares del siglo XX 

español y un gran maestro de la copla, la definía de esta manera: 
 

“Coplas, coplas de amor y de besos, 
de verdes olivos y rubias espigas. 
Copla, copla que llega a los huesos 

 
6 Vid. BURGOS, A., Rapsodia española. Antología de la poesía popular, Madrid 2005. 
También puede verse, HURTADO BALBUENA, S., La copla. La poesía popular de 
Rafael de León, Málaga 2006. 
7 CANO, C., Proclamación de la copla. https://www.youtube.com/watch?v=fOiszrzHey8 
https://www.musixmatch.com/es/letras/Carlos-Cano/Proclamacion-de-la-copla 



 

 

de aquellos que saben querer con fatiga. 
Españolas, mis coplas son españolas, 
de lumbre en los ojos, de sueño y pasión. 
Amapolas, mis coplas son amapolas 
que nacen del corazón”. 

 
En él se cumplió aquello que decía Manuel Machado:  
 

“Hasta que el pueblo las canta,  
las coplas, coplas no son,  
y cuando las canta el pueblo,  
ya nadie sabe el autor. 
 
Tal es la gloria, Guillén, 
de los que escriben cantares: 
oír decir a la gente 
que no los ha escrito nadie. 
 
Procura tú que tus coplas 
vayan al pueblo a parar, 
aunque dejen de ser tuyas 
para ser de los demás. 
 
Que, al fundir el corazón 
en el alma popular, 
lo que se pierde de nombre 
se gana de eternidad”8. 

 
A través de genios como el citado Rafael de León, que con Antonio 

Quintero Ramírez y Manuel López-Quiroga formaron un prolífico trío que llegó 
a tener registradas más de cinco mil coplas, le contaban al pueblo las cosas del 
pueblo, de sus realidades cotidianas, sociales y jurídicas cantadas con la voz 
de las más inolvidables estrellas de la canción española: Conchita Piquer, 
Estrellita Castro, Juanita Reina, Lola Flores, Paquita Rico, Carmen Morell, 
Marifé de Triana, Carmen Sevilla, Sara Montiel, Marujita Díaz, Manolo Caracol, 
Rafael Farina, Antonio Molina, Juanito Valderrama o Pepe Blanco, entre 
muchas otras. 

 
Con la copla ocurre lo mismo que con la ley: nace del pueblo y trata de 

todas aquellas situaciones que afectan a cualquier tipo de relación humana. Su 
origen es siempre el mismo: el pueblo. En él nace la ley; y la copla también. La 
ley se viste con palabras frías, rígidas, duras; la copla también se viste con la 
palabra, pero, a diferencia de aquella es una palabra lírica, suave, apasionada, 
musical y por eso mismo sale a la calle con el clavel y la peineta, el caracolillo, 
la bata de lunares de cola y los mantones. Y es que la copla es cultura, raíz, 
poesía…, describe la vida, y por muchas de ellas discurre el derecho en estado 
puro. 

 

 
8 MACHADO, M., “La copla”. 



 

 

La copla pertenece a la historia de nuestro pueblo. Su origen se remonta 
a 1920. En ella se reflejan los acontecimientos políticos y sociales de nuestros 
padres y de nuestros abuelos anteriores a nuestra Constitución. 
Desgraciadamente, esto las ha identificado con una España hambrienta, negra 
y triste, y con un régimen legal carente de libertad. Incluso tanto los cantaores 
como las folclóricas se nos representan como figuras antiguas, trasnochadas, 
pertenecientes a un pasado lejano que nos resulta antiguo y rancio. De hecho, 
emisoras como Radiolé, hace ya algunos años cerraron sus puertas pese a la 
belleza de las canciones que corrían por las ondas. 

 
Nuestro propósito con este trabajo es el de mantener viva la copla 

porque en ella late el arte de sus autores, la belleza de las composiciones y 
merece la pena sacarla desde el olvido de los sótanos del pasado en el que 
está arrinconada para traerla de nuevo a nuestros días, a las emisoras, a la 
televisión, y poder escuchar aquellas letras cargadas de emociones, esa voz 
del pueblo con la pena por el dolor y de la soledad por el desamor. Merece la 
pena rescatar hoy la copla con el valor de la memoria sentimental, histórica y 
jurídica, porque la copla aún tiene hoy el valor del legado de un pueblo que le 
canta a la pasión, al amor, a la moral, a las leyes y a la justicia. 

 
  

III. ESTUDIOS JURÍDICOS SOBRE LA COPLA ESPAÑOLA 
 
 Hace unos años, el catedrático de Historia del Derecho Alfonso García 
Gallo pronunció en la Universidad de Valladolid una conferencia apasionante 
titulada Una aproximación jurídica a la literatura popular: amor y derecho en el 
cancionero español9. Con su aguda visión de jurista aludía a las canciones de 
ronda y sobre sus letras comentaba los pleitos del querer, las culpas y 
tormentos de amores, los tintes procesales del piropo, las donaciones y regalos 
o la cicatería del afecto, el amor concebido como una relación jurídica bilateral 
obligatoria que, una vez que termina, exige saldar cuentas y pedir justificante 
de que nada queda a deber, la ruptura entre los amantes como incumplimiento 
de un contrato y la exigencia de restitución del cariño que no se recibió, la 
negación de la deuda, la entrega de amor a censo, promesas y garantías, 
juramentos, fiadores en la palabra dada, vínculo y documental de la obligación, 
requerimiento de ciertas formalidades (“los papeles”) del ladrón de corazones, 
las infidelidades y traiciones, los despechos, la distancia en sentido jurídico de 
ausencia, etc. Este trabajo abordaba por primera vez en nuestra Ciencia 
jurídica española la riqueza que tiene el cancionero popular español en 
referencia con el derecho y el modo en que éste influye sobre aquel. 
 
 El mismo año en el que apareció publicado el trabajo del profesor García 
Gallo, la profesora de Derecho, Rosa Peñasco Velasco, publicó La copla sabe 
de leyes10, una investigación sobre la copla en la esfera del Derecho de familia, 
los roles conyugales, los trances del matrimonio, la violencia de género, la 

 
9 GARCÍA GALLO, A., “Una aproximación jurídica a la literatura popular: amor y 
derecho en el cancionero español”, en ALVARADO, J., Historia de la Literatura jurídica 
en la España del Antiguo Régimen, Madrid 2000, pp. 11-33. 
10 PEÑASCO, R., La copla sabe de leyes. El matrimonio, la separación, el divorcio y 
los hijos en nuestras canciones, Madrid 2000. 



 

 

filiación, la patria potestad y la custodia, creando un verdadero mosaico 
jurídico-folclórico rehecho desde la pasión poética de letristas como Rafael de 
León, Quiroga, Quintero y otros. 
 
 También ese mismo año, aunque no está escrita por una jurista sino por 
una profesora titular de Literatura Románica, María José Tomé Jiménez publicó 
Actos de violencia en la copla11, un estudio de género en el que aborda la 
cuestión de los malos tratos y los crímenes pasionales mediante una relectura 
de algunas coplas españolas. 
 
 En el año 2003, José Calvo González, jurista y filósofo del derecho, 
publicó El Cante por Derecho. Las “Carceleras” y el krausofloclorismo andaluz, 
un ensayo sobre Etnología jurídica y Filosofía Penal en el que abordó el cante 
en el derecho con referencia especial al folclorismo andaluz. En él examina el 
patrimonio musical andaluz, la rica poesía del flamenco con folcloristas del siglo 
XIX como Antonio Machado Álvarez, Demófilo, Francisco Rodríguez Marín o 
Fernando Belmonte Clemente que le cantan a la marginalidad, a la protesta del 
paria en las deshumanizadoras condiciones que el injusto trato del sistema 
penitenciario de la época imponía a la población reclusa. Y es que los cantes 
de prisión son crudelísima denuncia frente a indignidades, injusticias y abusos, 
además de dramática tensión hacia la libertad e igualdad12. 
 
 En el año 2011 salió a la luz el libro Poética de la sumisión. Malos tratos 
y respuestas femeninas en las coplas escrito por la profesora María Rosal 
Nadales13. Aunque la obra tampoco está escrita por una jurista, sino por una 
Catedrática del Departamento de Ciencias del Lenguaje de la Universidad de 
Córdoba, la autora se atreve con éxito con un tema tan complejo en el ámbito 
jurídico de los estudios de género como es el del papel de la mujer ante los 
malos tratos haciendo una relectura de numerosas coplas cuyas letras escritas 
en la posguerra española son examinadas bajo la sospecha de lo que dicen y 
lo que dan a entender, y realiza una investigación sobre la ideología patriarcal, 
la sumisión de la mujer al varón, el sufrimiento por amor e, incluso, los malos 
tratos reflejados en las coplas españolas; una obra tan meritoria que le valió la 
obtención del premio de investigación Carmen de Burgos del año 2011, razón 
más que suficiente que justifica su incorporación a este elenco de estudios 
jurídicos sobre la copla. 
 
 En el año 2015, de nuevo la profesora de Derecho Rosa Peñasco 
publicó un artículo titulado Los “no derechos” de la mujer, reflejados en leyes y 
en coplas, en el que abordó la forma en la que en la España del siglo XX la 
copla plasmó la tremenda discriminación y la ausencia de derechos de las 
mujeres. En realidad, la autora se valió de esa simbiosis entre el derecho y la 

 
11 TOME JIMÉNEZ, M.ª J., “Actos de violencia en la copla”, en LÓPEZ BELTRÁN, M.ª 
T.; JIMÉNEZ TOMÉ, M.ª J., y GIL BENÍTEZ, E. M.ª (eds.), Violencia y Género, Málaga 
2003, pp. 289-308. 
12 CALVO GONZÁLEZ, J., El Cante por Derecho. Las “Carceleras” y el 
krausofloclorismo andaluz. (Un estudio de Etnología jurídica y Filosofía Penal), Málaga 
2003. 
13 ROSAL NADALES, M., Poética de la sumisión. Malos tratos y respuestas femeninas 
en las coplas, Almería 2011. 



 

 

copla como metodología para examinar y explicar aquellas realidades de las 
mujeres de aquellos años y las consecuencias jurídicas que tenían las leyes en 
su estado civil o en su situación jurídico-personal14. 
 
 Y, por último, en el año 2016, Lucía Prieto Borrego, otra profesora ajena 
al mundo jurídico al ser titular de Historia Moderna y Contemporánea, publicó 
un interesante artículo que nos merece la pena reseñar en este elenco de 
estudios jurídicos titulado La copla: un instrumento para el proyecto de 
moralización de la sociedad española durante el primer franquismo en el que 
aborda el modo en el que la copla española, al ser un producto cultural 
consumido masivamente durante la posguerra, fue utilizada como un 
instrumento que sirvió al proyecto jurídico de moralización para la divulgación 
del conjunto de castigos impuestos por la moral vigente a las conductas 
transgresoras y como una forma de control del cuerpo femenino al tener sus 
letras una imagen de la mujer opuesta al modelo fijado por el franquismo y la 
Iglesia católica15. 
 
 Fuera de estos trabajos, salvo error u omisión inadvertida por nuestra 
parte, no hemos encontrado otros estudios jurídicos sobre el cancionero 
popular español y, singularmente, sobre la copla española, a pesar de que la 
copla pertenece a la historia de nuestro país y por ella discurren los más 
variados temas jurídicos pertenecientes a las más diversas ramas del Derecho, 
lo que, a nuestro parecer, debería merecer la atención de los investigadores de 
la Ciencia jurídica y también, por qué no decirlo, de los profesores de Derecho 
como material didáctico en la enseñanza de algunas de sus asignaturas. 
 
 
IV. CÓMO SUENAN LAS LEYES EN LA COPLA ESPAÑOLA. REPERTORIO 
 

La copla española habla de comportamientos humanos como el amor, el 
desamor, el compromiso, los abandonos sentimentales, las promesas 
amorosas, cumplidas e incumplidas, los hijos reconocidos y los ilegítimos, la 
fidelidad y la infidelidad, y hasta los trastornos mentales. Sus temas son de los 
más variados, pero también la copla trata del quebranto de la ley. En ellas hay 
asuntos del Derecho Civil (como el estado civil, la nacionalidad o la vecindad), 
del Derecho de Familia (como el matrimonio, la filiación o el parentesco), y 
hasta del Derecho Penal, donde hay una mayor afinidad porque la copla es 
pasión, y esa pasión arrastra los celos, el arrebato, la traición, el olvido, los 
puñales, las condenas, las cárceles, y todo ese universo criminal que rodea al 
derecho y a la justicia. 

 
El tema jurídico en la copla, como se puede apreciar, es amplísimo. Por 

ser el siglo XXI el de las mujeres, como se viene reconociendo públicamente, 
nos ha parecido oportuno hacer una selección de algunas coplas cuyas letras 
abordaron la discriminación y la ausencia de derechos de las mujeres y el 

 
14 PEÑASCO, Rosa, “Los “no derechos” de la mujer, reflejados en leyes y en coplas”, 
en Opción, 3 (2015) 967-983 
15 PRIETO BORREGO, L., “La copla: un instrumento para el proyecto de moralización 
de la sociedad española durante el primer franquismo”, en Arenal. Revista de historia 
de las mujeres (Granada), 23:2 (2016) 287-320. 



 

 

rechazo de conductas que se consideraban prohibidas durante el siglo XX, 
singularmente, conductas que giran en torno al adulterio, la prostitución, los 
hijos ilegítimos, las madres solteras y los crímenes de las mujeres justicieras 
que se tomaban la justicia por su propia mano para salvar su decencia. 
 
 En el año 1936 estalló la Guerra Civil española que finalizó en el año 
1939. Si terrible fue la guerra, la posguerra no se quedó atrás con una 
Dictadura que vino a limitar los derechos de los españoles, y particularmente 
los de las mujeres, y a transmitir un modelo de amor patriarcal basado en la 
sumisión al hombre, al que se presentaba como un ejemplo de probidad, 
honradez y moralidad.  
 
 Dejaron constancia de ello coplas como Antonio Vargas Heredia 
(Mostazo, 1938)16: 
 

 “Era Antonio Vargas Heredia, el gitano, 
 el más arrogante y el mejor plantao, 
 y por los contornos de Sierra Morena 
 no lo hubo más bueno, más guapo y honrao. 

 
 O en Los aceituneros (Muñoz Rojas, 1941):  
 

 “Mare: yo tengo un novio aceitunero 
 que tiene vareando mucho salero. 
 Cuando me ve me dice: 
 “Voy a morir por ti”. 

 
 Mare: yo tengo un novio aceitunero, 
 que aceitunero me gusta a mí. 
 Dale a la vara, dale bien 
 que las verdes son las más caras. 
 Y las negras pa ti”.  

 
 Lo mismo que en Los piconeros (Mostazo, 1939): 
  

 “Mi piconero, como el picón, 
 por tu culpa, culpita 
 yo tengo negro, negrito, mi corazón. 
  
 Ay, que me diga que sí. 
 Ay, que me diga que no, 
 como no le ha querido ninguna 
 le quiero yo”. 

 
 Fuera de ese amor patriarcal y de la sumisión de la mujer al hombre, la 
Dictadura persiguió la homosexualidad y el aborto, así como los 

 
16 Citaremos en adelante detrás del título de cada copla el nombre del autor y la fecha 
de composición para facilitar mejor su lectura y no entorpecerla con la remisión a la 
correspondiente nota a pie de página. 



 

 

comportamientos femeninos que entrañaban proyectos de vida al margen de la 
pareja cristiana. La lucha contra la prostitución clandestina, el control de las 
enfermedades venéreas, la reeducación de conductas transgresoras y la 
reinserción de las “caídas”, eufemismo con el que los responsables de la 
política moralizadora se referían a las madres solteras, fue oficialmente el 
objetivo prioritario del Patronato de Protección a la Mujer17. 

 
 Durante esta etapa de nuestra historia la copla española llegó a su 
mayor apogeo y es innegable ver en ella la influencia del régimen político. A 
través de la copla se rechazaban aquellas conductas consideradas por el 
Régimen contrarias al orden legal, social, cultural y moral impuesto como el 
adulterio, la prostitución, el concubinato y amancebamiento o la maternidad 
extraconyugal. Sólo hay que escucharlas para darse cuenta de que sus letras 
se refieren a realidades jurídicas, singularmente del Derecho penal, con 
referencias a crímenes, condenas y cárceles, pero, también, a las víctimas de 
hechos contrario a la ley, la moral y las buenas costumbres. 
 

El Código Penal de 1944 convirtió el adulterio en delito tipificado con 
posibilidad de cárcel. A él se refieren un buen puñado de coplas, cuyas 
historias advierten de la infelicidad de una relación indisoluble de la culpa y del 
castigo. Sin embargo, mientras la consideración del adulterio aplicado al varón 
necesitaba ser demostrada mediante una convivencia real con la amante, en el 
caso de las mujeres el simple mantenimiento de relaciones sexuales las 
convertía en adúlteras. 

 
En Carcelera (León-Valverde, 1936-1939), la protagonista asume la 

culpa del amor prohibido con un nombre casado: 
  

“Era un amor de pecado,  
era una mala pasión  
porque era un hombre casado  
y le di mi corazón”. 

 
En el Romance de la otra (León-Quintero, 1943), la mujer se queja de no 

ser la esposa legal por no haber pasado por el altar para tener la bendición y el 
anillo que la legitime como esposa, pero acepta fatalmente la invisibilidad social 
hasta el punto de que no tiene ni nombre, siendo de este modo asociada al 
luto, a la vergüenza, a una sexualidad apartada y clandestina: 

 
“Yo soy, la otra, la otra  
y a nada tiene derecho,  
porque no tengo un anillo  
con una fecha por dentro”. 

 
 Y se queja de que sean las malas lenguas las que le hayan condenado: 

 
“¿Por qué no fueron tus labios?,  

 
17 Vid. NÚÑEZ DÍAZ-BALART, M., Mujeres caídas. Prostitutas legales y clandestinas 
en el franquismo, Madrid 2003. 



 

 

¡ay!, ¿por qué?, 
que fueron las malas lenguas 
las que una noche vinieron 
a leerme la sentencia”.  

 
 En La Zarzamora (Quintero, León y Quiroga, 1946), la amante del 

hombre casado admite que su amor es pecado y el precio que ha de pagar por 
su culpa es que lo publiquen y todos la den de lado: 

 
¿Qué tiene la zarzamora 
que a todas horas llora que llora 
por los rincones 
ella que siempre reía 
y presumía de que partía 
los corazones? 
 
Lleva anillo de casao, 
me vinieron a desí, 
pero ya lo había besao 
y era tarde para mí. 
 
Que publiquen mi pecao 
y el pesar que me devora 
y que tos me den de lao 
al saber del querer desgrasiao 
que embrujó a La Zarzamora”. 

 
La adultera de No me mires a la cara (León-Quintero, 1948), admite 

también su infidelidad como un acto cometido por su propia debilidad humana y 
de forma casi inconsciente:  

 
“Yo no sé qué lengua mala  
sopló aquel nombre en mi oído,  
que yo abandoné tu casa  
cuando aún estabas dormido”. 

 
Por ese pecado, por haber engañado a un hombre bueno, no quiere ya 

comer ni vivir:  
  
“Yo me negué pan y ayuda  
y hasta el agua de beber  
porque en una horita mala  
traicioné a un hombre de bien”. 
  

 Y su humillación llega hasta tal punto que cree no merecer perdón 
alguno. De rodillas ante el esposo, único sujeto que puede indultarla, la 
adúltera siente su culpa dolida por haber quebrantado el matrimonio y hasta el 
lecho nupcial:  
 

“No me mires a la cara  



 

 

porque no me lo merezco  
y si me miras despréciame  
que estoy sucia de otros besos. 
 
No tengas piedad de mi 
tu puerta clavada con hierros 
que las sábanas de boda 
no las caliente mi cuerpo”. 
 

 El adulterio masculino, en cambio, no reflejaba la condena social del 
varón. El varón infiel apenas tenía efectos sociales negativos, salvo en su 
desdichada esposa engañada, la cual asumía la infidelidad del esposo con 
resignación porque ella era la mujer legal y, a diferencia de su antagonista, la 
ley la amparaba. Podría denunciar a su rival y enviarla al destierro, pero 
prefiere ignorar la afrenta.  
 
 Esto es lo que canta la copla Yo no me quiero enterar (León-Quintero, 
1941):  

 
“De lo que me está pasando 
yo no me quiero enterar, 
prefiero vivir soñando, 
a conocer la verdad. 
 
Que no me quiero enterar,  
no me lo cuente, vecina, 
¿no ve que lo sé de más 
y tengo dentro la espina? 
 
Tener de mí compasión 
tener de mí caridad, 
porque tengo un corazón 
que no se quiere enterar”. 

 
 Sin embargo, no hay en la copla un destino más amargo para una 

esposa engañada que el de La Ruiseñora (León-Quintero, 1953), una cantante 
que renunció a su profesión al casarse:  
 

“—Se acabó lo que se daba—  
le dijo Paco Olivares  
y la llevó hasta el altar.  
Y ella que lo camelaba  
se puso blanca de azahares  
y nunca volvió a cantar”.  

 
 Pero al descubrir a su esposo con otra mujer desafía la clausura que le 

impone el matrimonio como mujer casada y en un arrebato vuelve a subir al 
escenario:  

 
“Subió derecha al tablado:  



 

 

—¡Aquí está La Ruiseñora  
pa lo que gusten mandar!  
¡Lo de ése ya se ha acabado!  
¡Vuelvo a ser la cantaora! 
¡con que vamos a cantar!” 

 
 El marido, en un acto que se presenta como un crimen de honor, dispara 

contra su esposa, quien justifica la acción del adultero y asesino, y pide 
clemencia a la justicia:  

 
“Piedad tenedle los jueces,  
que yo le he dado licencia  
para matarme cien veces.”  

 
 El adúltero de Tú eres mi marido (León-Quintero, 1948) sufre de tal 

forma que no come, ni duerme, y su arrepentimiento aflora en un llanto 
contenido que más que indignar a la esposa engañada, a la que ya no ama, la 
conmueve, y ella lo perdona y le consuela:  

 
“Que te pasa a ti, alma mía,  
que desprecias la comida,  
que te está asomando el llanto 
sin motivo ni razón.  
Toma tu copita  
tu cigarro puro,  
y anda que te miren las niñas bonitas”. 

 
En esta copla, la esposa legal es una representación extrema de la 

sumisión conyugal y va más allá de la aceptación de la relación adúltera. No 
solo la admite, sino que la asume como algo que es ajeno a su hogar. Puesto 
que el esposo siempre vuelve, ella no solo no lo considera adúltero, sino que a 
sí misma se niega que lo sea y acepta la convivencia desde el limbo del 
autoengaño, y perdona al marido de la condena moral de la misma forma que 
lo está de la penal:  

 
“Ese olor que llevas  
a mí no me asusta.  
Tú te has perfumado  
por hacer la prueba,  
pa ver si me gusta.  

 
Toma este pañuelo.  
¿Quién te lo ha prestado? 
No me gastes bromas  
para darme celos”. 

 
Pero no siempre la reacción de la mujer era la sumisión. Había mujeres 

casadas engañadas por sus maridos que, siendo víctimas de unos celos 
enloquecedores, llegan a matarle. Y la copla canta a estas mujeres justicieras 
que defienden su propio honor.  



 

 

 
En una de las coplas con mayor contenido melodramático, Vengo a 

entregarme (León-Quintero, 1943), la esposa engañada, en lugar de utilizar la 
ventaja legal que la asiste de ignorar la infidelidad por ser la esposa legal, 
prefiere matar al marido infiel y a su amante, y entregarse a la Guardia Civil:  

 
“Señor Sargento Ramírez,  
martirio me dio un cristiano  
y he tenido que tomarme  
la justicia por mi mano”. 
 

 Aunque a la esposa engañada, convertida en asesina, la copla le guarda 
una pena más dolorosa que la cárcel, y es la del hijo:  

 
“Que a mi criatura,  
por lo que más quiera,  
no le diga nadie  
lo que hice yo”.  

 
 Esa minoría de mujeres que reacciona frente a su desdichado destino y 
se enfrenta a la humillación matando son asesinas. Su agresividad deriva de un 
estado emocional provocado por los celos que justifican la venganza femenina 
como una forma de justicia particular, pero en la copla española esas mujeres 
no se ocultan, ni huyen, sino que confiesan y proclaman su acción con orgullo y 
arrogancia. Y la copla, en realidad, las convierte en heroínas, porque estas 
mujeres que matan vienen a hacer justicia y son más justicieras que asesinas. 
Su acción para la copla española es ejemplarizante y reparadora, como una 
especie de ritual purificatorio que les devuelve la dignidad. Y esa acción debe 
ser conocida por el pueblo. 
 

Ahí tenemos a Consolación, la de Utrera (Román-García Tejero), que 
con tan solo diecinueve años se venga del hombre casado al que mató por 
haberle robado su virtud, y se entrega porque no quiere el perdón: 

 
“Consolación, la de Utrera, 
por un querer de perdición, 
se echó a rodar por los caminos, 
Consolación, la de Utrera, 
por el dolor de una traición, 
cambio de rumbo su destino. 
 
Al café de La Bizcocha,  
llegó un campero gitano, 
y la niña morena y graciosa,  
como una pantera, 
saltó faca en mano. 
Mírame, bien a la cara, 
para que sepas quien te dío, 
piensa un poco y arrepara, 
que te mato por ladrón. 



 

 

 
Avisen a los tricornios, 
para que vengan preparados, 
se llamaba Juan Antonio, 
y con otra está casado. 
Te digo adiós, compañero, 
que ya pagaste tu traición, 
y el ser tan malo como eras, 
si no me matan, me muero, 
porque no quiere ni el perdón, 
Consolación, la de Utrera”. 

 
 A Lola Puñales (León-Quintero, 1949) tampoco le tembló la mano para 
matar al hombre que le había robado su virginidad (“la rosa de sus rosales”), un 
hombre que, además, tenía otra mujer a la que besaba a sus espaldas. Serena 
y en sus cabales confiesa su crimen a los jueces sin importarle la pena de 
cárcel que le espera, y jura que otra vez lo mataría si volviera a revivir:  

 
“Con patillitas de muerte 
y dolores de agonía 
lloraba Lola Puñales, 
porque aquel hombre moreno 
se llevó pa toa la vida 
la rosa de sus rosales. 
Mucho te quiero y me muero mujer 
mucho, te juro por Dios, 
y si te vi no me acuerdo después 
de que mi brazo cayó. 
  
Corrió como loca 
buscando la reja 
a donde de otra 
los besos bebía. 
Y un grito de muerte 
se oyó en la calleja 
mientras que unos ojos 
quedaban sin vida. 
  
Vayan los jueces pasando,  
vayan firmando 
que está esperando Lola Puñales, 
que no me importa la pena  
de ir a la trena, 
que estoy serena y en mis cabales. 
Lo maté y a sangre fría  
por hacer burla de mí 
y otra vez lo mataría  
si volviera a revivir, 
con que apunte el escribano  
al causante de mis males 



 

 

por jurar cariño en vano 
sin siquiera temblarle la mano  
lo mató Lola Puñales”.  

 
En ¡La guapa, guapa! (Ochaita-Valerio, 1948) la mujer mata al hombre 

que la abandona y no la invita a su boda. Es otro ejemplo de mujer que ni duda 
en matar, ni se arrepiente de lo que hace. No tiene nombre, sólo es guapa: 

 
“Le cogí por la solapa bajo de los soportales, 
llevaba sombrero y capa y su anillo de esponsales. 
¿Dónde va ese buen mozo que se me escapa 
y a su boda de rumbo no me convida? 
 
¡Que yo no te conozco lo sabe el Papa; 
allí me está esperando mi prometida 
y a mí no me detiene ninguna Guapa! 
 
Y una Guapa te paró 
solo por eso, ¡por guapa!, 
y un cuchillo te clavó 
y la sangre chorreó 
el embozo de tu capa. 
 
Ya he perdido hasta mi nombre, 
no es Mercedes ni es María, 
que la sangre de ese hombre, 
que la sangre de ese hombre, 
otro nombre me ponía. 
 
¡Escribano, echa un borrón 
a ver si mi nombre tapas, 
que esconda mi condición 
el nombre de perdición, 
¡la Guapa, la Guapa, la Guapa! 
 
Al preguntarme los jueces 
¿por qué en el banquillo estás? 
yo les respondí cien veces 
que por guapa y nada más. 
¡Por guapa, por guapa, por guapa!”. 

 
En Candelaria la del Puerto (León-Quintero, 1957) aparece el crimen 

pasional relacionado con la murmuración y las habladurías porque la 
difamación no sólo afecta a la reputación de la mujer, sino que puede arruinarle 
la vida. La copla cuenta la historia de Candela, una mujer buena y honrada que 
tiene a todos los hombres a raya, pero es difamada por un admirador 
despechado. Cuando el hombre aparece muerto, aunque ella no tiene impli-
cación alguna, se alegra para vengar su honor:  

 
“Una copla levantaron  



 

 

contra mí como un puñal,  
y las olas se encargaron  
de vengarme del cantar.  
Soy yo misma carcelera  
de las tapias de mi huerto,  
y si alguno se atreviera,  
por mis vivos y mis muertos,  
que lo mismo que las fieras,  
contra todos se defendiera,  
Candelaria, la del Puerto”. 
 

 Sin embargo, pocas fueron las coplas que contaron historias de mujeres 
heroínas que se vengaban de aquellos hombres que les quitaban la honra y el 
honor. La Dictadura estuvo más preocupada de educar mujeres sumisas y 
obedientes a los hombres, sujetas al amor patriarcal, que de una mujer 
valiente. Y de esto se hizo eco la copla española. Muchas de ellas, a través de 
sus historias, vinieron a advertir lo que podría ocurrirles a aquellas mujeres que 
osaran violar el orden moral y legal establecido llevando vidas al margen de 
ese amor patriarcal y sumiso al hombre. Son mujeres que la copla presenta 
como desgraciadas, bien entregándose al ejercicio de una profesión cuya razón 
natural es la satisfacción del deseo sexual de los varones o bien huyendo sin 
un rumbo ni un destino claro.  

 
María de la O (León-Valverde, 1933), por ejemplo, muestra la desgracia 

de una mujer que se vende a un hombre y arrastra consigo toda su vida ese 
pecado como si se tratara de un castigo divino:  

 
“- ¡Envidio tu suerte! -  
me dicen algunas al verme lucir,  
y no saben, pobres, la envidia  
que ellas me causan a mí.  
 
María de la O, que desgraciadita, 
gitana, tu eres teniéndolo to.  
Te quieres reír y hasta los ojitos  
los tienes morados de tanto sufrir.  
 
Maldito parné, que por su culpita  
dejaste al gitano que fue tu querer.  
Castigo de Dios, castigo de Dios  
es la crucecita que llevas a cuestas, 
María de la O”. 

 
 En Ojos verdes (León-Quiroga, 1935), la protagonista es otra mujer 
desgraciada que, por entregarse una noche en los brazos del amor pasajero de 
un hombre, ha de sufrir el castigo de no volverlo a ver nunca más: 

 
“Apoyá en el quicio de la mancebía, 
miraba encenderse la noche de mayo. 
Pasaban los hombres 



 

 

y yo sonreía, 
hasta que en mi puerta paraste el caballo. 
Serrana me das candela 
y yo te dije gaché. 
Ay ven 
y tómame mis labios 
y yo fuego te daré. 
Dejaste el caballo 
y lumbre te dí 
y fueron dos verdes luceros de mayo  
tus ojos pa’ mí. 
 
Ojos verdes, 
verdes como la albahaca. 
Verdes como el trigo verde 
y el verde, verde limón. 
Ojos verdes, verdes 
con brillo de faca 
que se han clavaito en mi corazón. 
Pa mí ya no hay soles, 
lucero, ni luna, 
no hay más que unos ojos  
que mi vida son. 
Ojos verdes,  
verdes como la albahaca. 
Verdes como el trigo verde 
y el verde, verde limón. 
 
Vimos desde el cuarto despertar el día, 
y sonar el alba en la torre la vela. 
Dejaste mi brazo cuando amanecía 
y en mi boca un gusto a menta y canela. 
Serrana un vestido yo te quiero regalar. 
Yo te dije está cumplío, 
no me tienes que dar ná. 
Subiste al caballo 
te fuiste de mí, 
y nunca otra noche 
más bella de mayo  
has vuelto a venir”. 

 
 Lo mismo le pasa a la mujer de Tatuaje (León-Valerio, 1941), que 
enamorada de un “rubio como la cerveza” en una sórdida taberna de 
“manchado mostrador” en un puerto debe asumir el olvido y el envilecimiento:  
 

“Él se fue una tarde con rumbo ignorado 
en el mismo barco que lo trajo a mí, 
pero entre mis labios se dejó olvidado 
un beso de amante que yo le pedí. 
Errante lo busco por todos los puertos; 



 

 

a los marineros pregunto por él, 
y nadie me dice si está vivo o muerto 
y sigo en mi duda, buscándolo fiel. 
Y voy sangrando lentamente, 
de mostrador en mostrador, 
ante una copa de aguardiente 
donde se ahoga mi dolor. 
 
Mira tu nombre tatuado 
en la caricia de mi piel, 
a fuego lento lo he marcado 
y para siempre iré con él. 
Quizá ya tú me has olvidado, 
en cambio, yo no te olvidé, 
y hasta que no te haya encontrado 
sin descansar te buscaré. 
 
Escúchame, marinero, 
y dime: ¿qué sabes de él? 
Era gallardo y altanero, 
y era más dulce que la miel. 
Mira su nombre de extranjero 
escrito aquí, sobre mi piel. 
Si te lo encuentras, marinero, 
dile que yo muero por él”. 

 
Si el destino de la mujer entregada a los brazos de los hombres era ser 

una desgraciada por no someterse al matrimonio y tener un marido legal, peor 
era la suerte de las menores de edad perdidas a las que aluden coplas tan 
repetidas y populares como La Lirio (León-Ochaíta, 1941), donde una niña cae 
en manos de La Bizcocha, una desaprensiva que la vende al hombre que la 
compra:  

 
“Un hombre vino de Cuba  
y a La Bizcocha ha pagao  
cincuenta monedas de oro 
por aquel lirio morao”. 

 
 Durante la Dictadura, solamente la vida de casada garantizaba a las 
mujeres tener acomodo y seguridad. La elección vital de un destino sin un 
hombre que la quisiera no sólo suponía una vida desamparada y un camino 
incierto, sino que su actitud suponía ocultación y clandestinidad, lo que 
obligaba a muchas mujeres a huir. 
 
 Este es el tema de La Triniá (León-Valverde, 1933), una mujer que huyó 
con un amante rico:  

 
“Y con el brillo de los diamantes  
la sevillana quedó cegá  
y entre los brazos de aquel amante  



 

 

huyó de España la Triniá”.  
 

 También de María Magdalena (León-Valverde 1934), que se echó a la 
mala vida, rodando de mano en mano como la falsa moneda:  

 
“Y a la mala vida sin pena se echó.  
Y así decía el gitano,  
al ver que como moneda  
rodaba de mano en mano”.  

 
 Y de Maricruz (León-Valverde, 1936), una mocita bonita, un rojo clavel, 

una maravilla de mujer cuya carita morena hacía soñar a los hombres y todos 
la venían a contemplar, pero una tarde huyó y se entregó a muchos señoritos 
con dinero a los que hizo pecar, pero sólo hubo uno, que la quería de verdad y 
la lloró por no poderla tener como mujer legal: 

 
“Señoritos con dinero 
la lograron sin tardar, 
y aquel su cuerpo hechicero 
hizo a los hombres pecar. 
Pero sólo hubo un hombre 
que con pena lloró 
recordando su nombre, 
esta copla cantó: 
 
¡Ay, Maricruz, Maricruz!, 
maravilla de mujer; 
del barrio de Santa Cruz 
eres un rojo clavel. 
Mi vida sólo eres tú, 
y por jurarte yo eso 
me diste en la boca un beso 
que aún me quema, Maricruz. 
¡Ay, Maricruz! ¡Ay! 
¡Ay, Maricruz!”. 

 
Lo mismo le pasa a La Salvaora (León-Quintero, 1944), una bailaora que 

con su belleza se burla del deseo y la atención de los hombres a los que 
desafía, porfiando que pueda haber uno solo que sea capaz de darle martirio:  

 
“¿A dónde está ese buen mozo  
capaz de darme martirio?  
Vengan los guapos a verme  
que a todos los desafió”.  

 
 En La falsa monea (Ramón Perelló, 1946), la copla hace un pronóstico 

para la mujer que huye de su destino: ser como la falsa moneda, que va 
rodando de mano en mano y nadie se la queda:  

 
“Gitana que tú serás  



 

 

como la falsa monea  
que de mano en mano va  
y ninguno se la quea”.  

 
 Por eso, en No me quieras tanto (León-Quintero, 1943), la protagonista, 

ahogada por un amor posesivo, huye de un futuro que adivina en cautiverio:  
 

“Yo tenía veinte años 
y él me doblaba la edá. 
En mis sienes había noche 
y en las suyas madrugá. 
Antes que yo lo pensara  
mi gusto estaba cumplío; 
na me faltaba con él. 
Me quería con locura,  
con tos sus cinco sentíos, 
yo me dejaba queré. 
Amor me pedía 
como un pordiosero, 
y yo le clavaba,  
sin ver que sufría, 
cuchillos de acero”. 
 

 La mujer que no huye y espera pacientemente de noche y de día a que 
llegue el amor es la protagonista de La vecinita de enfrente (León, 1943), una 
mujer poco agraciada físicamente de la que todos se burlan porque dicen que 
se quedará soltera por carecer del don de la belleza, pero un día llega ese 
hombre, que es un magistrado, y le dará el matrimonio y la vida que merece 
cogidita siempre de su brazo: 
 

“La vecinita de enfrente, no, no. 
No tiene los ojos grandes 
ni tiene el talle de espiga, no, no, 
ni son sus labios de sangre. 
Nadie se acerca a su reja 
nadie llama en sus cristales 
que solo el viento de noche 
es quien le ronda la calle 
y los niños cantan "A la rueda, rueda" 
esta triste copla que el viento le lleva. 
 
A la lima y al limón 
tú no tienes quien te quiera. 
A la lima y al limón 
te vas a quedar soltera. 
Qué penita y qué dolor 
qué penita y qué dolor 
la vecinita de enfrente soltera se quedó 
solterita se quedó. 
A la lima y al limón 



 

 

 
La vecinita de enfrente, no, no. 
Nunca pierde la esperanza 
y espera de noche y día, sí, sí 
aquel amor que no pasa. 
Se han casado sus amigas 
se han casado sus hermanas 
y ella compuesta y sin novio 
se ha quedado en la ventana 
y otros niños cantan "A la rueda, rueda" 
el mismo estribillo que el viento le lleva. 
 
A la lima y al limón 
tú no tienes quien te quiera. 
A la lima y al limón 
te vas a quedar soltera 
Qué penita y qué dolor 
qué penita y qué dolor 
la vecinita de enfrente soltera se quedó 
solterita se quedó. 
A la lima y al limón. 
 
La vecinita de enfrente, sí, sí 
a los 30 se ha casado 
con un señor de 50, sí, sí 
que dicen que es magistrado. 
Lo luce por los paseos 
lo luce por los teatros 
y va siempre por la calle 
cogidita de su brazo 
y con ironía siempre tararea 
el mismo estribillo de "La rueda, rueda". 
 
A la lima y al limón 
que ya tengo quien me quiera. 
A la lima y al limón 
que no me quedé soltera. 
Ya mi pena se acabó 
ya mi pena se acabó 
que un hombre llamó a mi puerta  
y le di mi corazón 
y conmigo se casó. 
A la lima y al limón”.  

 
Finalmente, no podemos dejar de mencionar el nacimiento de niños 

ilegítimos que la Dictadura reprimió. A tal fin, la prevención de la concepción 
fuera del matrimonio fue un objetivo prioritario en el proyecto de imposición de 
la moral católica. Lo que el régimen legal sancionaba era la ilegitimidad del 
nacimiento fuera del matrimonio. Algunas coplas vinieron a contar las historias 
de estas madres solteras que, por no haber tenido un marido, deben soportar 



 

 

como castigo la difamación, la soledad y el abandono. Sin embargo, la copla 
las presenta como madres solteras que, en realidad, protegen y reconfortan a 
sus hijos.  

 
En Malas lenguas (Torres y Alfonso, 1942) una madre se queja de que al 

hijo ilegítimo “de su alma” le malas lenguas digan que ella es una desgraciada 
por haberlo tenido, y que su padre, cuya conducta no se critica, no lo es: 

 
“A mi hijo de mi alma dijeron 
las malas lenguas 
que su mare era una desgrasiá 
y que yo no soy su pare”. 

 
 Almudena (León, 1941), una vendedora de flores que se enredó con un 
hombre rico que desapareció, se queja de que su hijo ilegítimo le pregunte por 
su padre, que nunca viene:  
 

“Ya no vendí más violetas  
y viví entre damascos como reina y señora,  
pero su amor fue cambiando  
y ahora soy yo quien pide, quien suplica y quien llora.  
— Y papá ¿nunca viene? — 
me pregunta quien tiene  
derecho a preguntarme”. 

 
 La protagonista de Y sin embargo te quiero (León-Quintero, 1948) está 
tan sola y abandonada como Almudena y reprocha al padre de su hijo ilegítimo 
que ni el apellido le quiera dar:  
 

“Vives con unas y otras  
y na se te importa de mi soledad;  
sabes que tienes un hijo  
y ni el apellido le vienes a dar”.  

 
Estas coplas vinieron a contar las historias desgraciadas de madres 

solteras que no se ajustaron al proyecto moral, político y legal de la Dictadura y 
tuvieron que sufrir por ello, aunque en todas ellas estas madres solteras son 
representadas como mujeres que cuidan y protegen a sus hijos. 
 
 
V. CONCLUSIÓN. EL COQUETEO ENTRE EL DERECHO Y LA COPLA  
 

El derecho y la copla son disciplinas que se creen totalmente diferentes. 
Es posible que los amantes de la copla consideran que es imposible hallar 
ninguna conexión entre este tipo de cante y la frialdad con la que se suelen 
expresar las leyes. O, incluso, al revés, que los juristas consideren que nada 
tiene que ver la exactitud de la terminología legal y jurídica con las letras de un 
cante que habla de pasiones y amores. Da la impresión de que los juristas y los 
autores de coplas no pudieran relacionarse ni entenderse entre sí, ni en sus 
obras.  



 

 

 
Sin embargo, ambas disciplinas no están tan alejadas entre sí como 

parece o pudiera creerse, y se escucha el coqueteo que hay entre ellas. 
Téngase en cuenta que, tanto el derecho como la música tienen un origen 
común: las dos nacen del pueblo y vuelven a él porque son del pueblo. Es el 
mismo origen y el mismo destino. De algún modo, los juristas y los autores de 
coplas tienen la misma fuente de la que se nutren y el mismo destino al que 
dirigen tanto la creatividad como la ciencia jurídica. 

 
La copla y su conexión con el derecho se refuerza, por otra parte, en que 

a través de sus letras se manifiesta la discriminación, la violencia, los celos, la 
desigualdad, y las numerosas situaciones injustas que padecen los individuos 
de la sociedad, de las que se ocupa la ley y la justicia.  

 
Y, por último, la copla sirve también para movilizar la conciencia social, 

no solo de los que pertenecen a aquellos sectores más discriminados, sino 
también, y de manera principal, para generar conciencia a los legisladores y a 
los juristas que, sin pertenecer a esos sectores marginales y olvidados puedan 
tener interés por ellos, siendo la letra de la copla una invitación a la reacción. 

 
 

VI. BIBLIOGRAFÍA 
 
ACOSTA DÍAZ, J.; GÓMEZ LARA, M. J., y JIMÉNEZ BARRIENTOS, J. (eds.), 

Poemas y canciones de Rafael de León, Sevilla 1997. 

BAZALO MIGUEL, M.ª Á., “La visión de la mujer matadora en el romance La 
Serrana de la Vera”, en LÓPEZ BELTRÁN, M.ª T.; JIMÉNEZ TOMÉ, M.ª 
J. y GIL BENÍTEZ, E. M.ª (eds.), Violencia y Género, Málaga 2000, pp. 
209-220. 

BRENAN, G., La copla popular española, Málaga 1995. 

BURGOS, A., Rapsodia española. Antología de la poesía popular, Madrid 
2005.  

CALVO GONZÁLEZ, J., El Cante por Derecho. Las “Carceleras” y el 
krausofloclorismo andaluz. (Un estudio de Etnología jurídica y Filosofía 
Penal), Málaga 2003. 

CENIZO JIMÉNEZ, J., La madre y la compañera en las coplas flamencas, 
Sevilla 2005. 

GARCÍA GALLO, A., “Una aproximación jurídica a la literatura popular: amor y 
derecho en el cancionero español”, en ALVARADO, J., Historia de la 
Literatura jurídica en la España del Antiguo Régimen, Madrid 2000, pp. 
11-33. 

HURTADO BALBUENA, S., La copla. La poesía popular de Rafael de León, 
Málaga 2006. 

LEÓN, R., Antología: poemas y canciones, Sevilla 1980. 

LÓPEZ CASTRO, M., Imagen de las mujeres en las coplas flamencas. Análisis 
y propuestas didácticas. Tesis doctoral. Universidad de Málaga 2007. 



 

 

NÚÑEZ DÍAZ-BALART, M., Mujeres caídas. Prostitutas legales y clandestinas 
en el franquismo, Madrid 2003. 

ORTEGA ARAGÓN, G., “Crítica social en las coplas populares”, en PITTM 
(Palencia), 78 (2007), 473-488. 

PEDROSA, J. M., La autoestopista fantasma y otras leyendas urbanas 
españolas, Madrid 2004. 

PEÑASCO, R., La copla sabe de leyes. El matrimonio, la separación, el 
divorcio y los hijos en nuestras canciones, Madrid 2000. 

PEÑASCO, R., “Los “no derechos” de la mujer, reflejados en leyes y en 
coplas”, en Opción, 3 (2015) 967-983. 

PÉREZ, D., “La homosexualidad en la canción española”, en Ogigia. Revista 
electrónica de estudios hispánicos, 6 (2009) 55-71. 

PINEDA NOVO, D., Rafael de León, un hombre de coplas, Sevilla 2011. 

PRIETO BORREGO, L., “La copla: un instrumento para el proyecto de 
moralización de la sociedad española durante el primer franquismo”, en 
Arenal. Revista de historia de las mujeres (Granada), 23:2 (2016), 287-
320. 

RODRÍGUEZ LLAMOSÍ, J. R., “La voz de la justicia. El mundo judicial en la 
ópera”, en Escurialensia (San Lorenzo del Escorial), 2 (2024) 28-ss. 

RODRÍGUEZ LLAMOSÍ, J. R., Opera para juristas, Madrid 2024. 

ROSAL NADALES, M., Poética de la sumisión. Malos tratos y respuestas 
femeninas en las coplas, Almería 2011. 

SOPEÑA, A., La morena de mi copla, Barcelona 1996. 

TOME JIMÉNEZ, M.ª J., “Actos de violencia en la copla”, en LÓPEZ BELTRÁN, 
M.ª T.; JIMÉNEZ TOMÉ, M.ª J., y GIL BENÍTEZ, E. M.ª (eds.), Violencia 
y Género, Málaga 2003, pp. 289-308. 

VÁZQUEZ MONTALBÁN, M., Cancionero general del franquismo. 1939-1975, 
Barcelona 2000. 




	00. Portada_3_ 2025
	00. Índice
	00. Presentación
	01. González de Amezua
	02. Javier González Granados
	03. Jaime Sepulcre
	04. Javier Campos
	Este hecho fue el culmen en la vida de Diego de Silva Velázquez. El importante documento del Archivo Histórico Nacional que acabamos de citar, lo resumimos aquí. Trata fundamentalmente de la merced que Felipe IV hace del hábito de Santiago, el 12 de j...
	Posteriormente en la resolución del Consejo, del 3 abril de 1659, informan al rey que lo más importante que se destaca en la documentación es que en el pretendiente que solicitaba el hábito (Velázquez) había “defecto de nobleza”; el rey ordenó a su em...
	“Despáchese título de caballero de la Orden de Santiago a Diego de Silva Velázquez, natural de la ciudad de Sevilla, apossentador de palazio y ayuda de cámara de Su Magestad, inserto el Brebe de Su Santidad en que dispensa la falta de nobleza de sus c...
	Posteriormente, ese mismo día, en el convento de monjas jerónimas del Corpus Christi, vulgo Carboneras, fue armado, investido caballero y realizado el juramento -sin velar las armas como se hacía-, oficiando de padrino don Gaspar de Guzmán el Bueno, c...

	05. Lupiañez Toledo
	Resumen: El objetivo de esta investigación es realizar una aproximación al paisaje de la Vega de Granada, y en concreto al Soto de Roma, a través de las fuentes narrativas de autores árabes. Este trabajo también incluye el uso de la agricultura como e...
	II. DESCRIPCIÓN DE LA VEGA DE GRANADA SEGÚN LAS FUENTES NARRATIVAS ÁRABES
	III. LA “CRÓNICA DEL MORO RASIS” Y EL “AJB ĀR MULŪK AL-ANDALUS” DE AḤMAD IBN MUḤAMMAD AL-RĀZĪ (S. X)5F
	IV. TARSĪ ‘AL-AJBĀR DE AL-‘UḎRĪ (S. X-XI)28F
	V. LAS “MEMORIAS” DE ‘ABD ALLĀH, ÚLTIMO REY ZĪRI DE GRANADA, DESTRONADO POR LOS ALMORÁVIDES (1090, S. XI) 49F
	VI. MU‘ŶAM AL-BULDĀN (“DICCIONARIO DE PAÍSES”) DE YĀQŪT AL-HAMĀWĪ (S. XII-XIII)64F
	VII. AL-HIMYARĪ: KITAB AR-RAWD AL-MI’TAR (S. XIII-XIV)74F
	VIII. AL-LAMḤA AL-BADRIYYA FI L-DAWLAT AL-NASRIYYA: IBN AL-JAṬĪB (S. XIV)87F
	IX. MI’YĀR AL-IJTIYĀR FĪ DIKR AL-MA’ĀHID WA-L-DIYĀR: IBN AL-JAṬĪB (S. XIV)97F
	10.1. Masālik el abṣādr fi mamālik el amṣār

	XII. TOPONIMIA Y TERMINOLOGÍA GEOGRÁFICO-ADMINISTRATIVA DE LAS POBLACIONES QUE SE TRATAN EN ESTA INVESTIGACIÓN Y SU CALIFICACIÓN SEGÚN IBN AL-JAṬĪB

	XIV. BIBLIOGRAFÍA

	06. Gentile Lafaille
	Resumen: Además de quipu y tocapu, durante el Tahuantinsuyu se potenciaron otras formas preincaicas de registrar, almacenar y comunicar datos. Sus soportes, en general, eran frágiles y muchos no se conservaron intactos pero las noticias coloniales ayu...

	07. Sor María Victoria
	08. Igor Cerda
	09. Gómez Jara
	VII. CONCLUSIONES DE LA VISITA. MEDIDAS CORRECTORAS. MANDATOS DEL VISITADOR PARA CORREGIR CIERTOS DEFECTOS Y VICIOS EN LA OBSERVANCIA Y VIDA COMUNITARIA EN EL HOSPITAL

	10. Flori López
	11. López Picher
	12. Carmen García Estradé
	III. LA PUBLICACIÓN DE ODAS DE FILOPATRO EN ESPAÑA
	IV. LAS ODAS DE FILOPATRO EN EL CONTEXTO POÉTICO DEL SIGLO XVIII
	VI. ASPECTOS LITERARIOS E IDEAS PRINCIPALES CONTENIDOS EN LA ODA A CAMPOMANES
	La Oda, de fácil comprensión –salvo el hipérbaton, con la presencia del complemento del nombre en posición anterior al nombre, y la construcción latina con verbo al final de la oración–, comienza con una interrogación retórica que ocupa los dos primer...
	Fig.3. J. L. Vives. Tratado del socorro de los pobres, Valencia, 1781


	AEP: Apéndices sobre la educación popular.

	13. José Mª Martín del Castillo
	14. Diaz Diaz Teresa
	15. Rodrigo González Rivero
	16. Gómez Ruiz
	17. Martin Roldan
	18. Rodríguez Llamosí
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



